#### THE

#### PRINCESS OF WALES

#### SARASVATI BHAVANA TEXTS

No. 68

EDITED BY

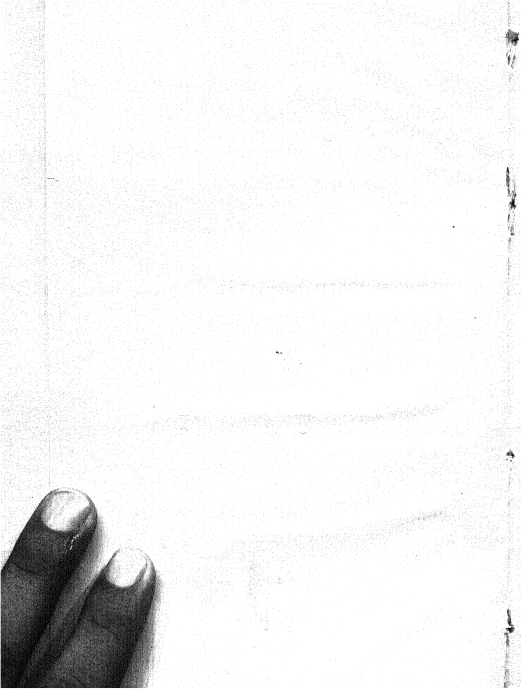
Mahamahopadhyaya

GOPINATH KAVIRAI, M. A.

THE

# MADHVAMUKHĀLANKĀRA

Printed by M. R. Kale, at Shri Lakshmi Narayan Press, Benares City.



## श्रीमद्रनमालिमिश्रविरचितः

# मध्वमुखासङ्कारः

श्रीमद्वैष्णवद्वैतसिद्धान्तप्रतिष्ठापनाचार्याणां श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्य-त्वाद्यनेकगुणगणाळङ्कतानां श्रीमदुत्तरादिमठाधोश श्री श्री १०८ श्रीमत्सत्यध्यानतीर्थे श्रीचरणानामन्तेवासिना वाराणसीस्थ-राजकीयमहाविद्यालयद्वैतवेदान्ताध्यापकेन

## पण्डितशिरोमणि वरखेड नरसिंहाचार्येण

संशोधितः।



## MADHVAMUKHĀLAŅKĀRA

BY

Sal V4 VANAMALI MISRA

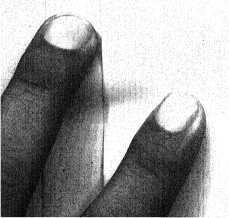
Van Var Edited with Introduction

BY

#### NARASINHACHARYA VARKHEDKAR

Asstt. Professor, Govt. Sanskrit College, Benares.

# OENTRAL ARCHABOLOGICAL LIBRARY NEW DELHI. No. No. 8928 Date. 14-12-56 Var | Var



#### FOREWORD

Thanks are due to His Holiness Swami Satyadhana Tirtha of the Uttaradi Matha for placing at the disposal of the Govt. Sanskrit College Benares funds for publication of useful and interesting philosophical works bearing upon the Madhva system of Vedanta, of which a chair has already been opened through his munificence in the same College. The pages which are herewith being given out to the world represent the Sanskrit text of a work, called Madhvamukhalankara, ascribed to the well-known author Vanamali Misra, whose reputation as a polemical writer of great abilities is recognised in the history of dualistic vedanta.

Vanamali is credited with the authorship of several treatises, almost all of which are said to bear upon them the impress of his great literary power. The names of the works, as known from different catalogues of Mss., are the following:

- 1. Nyayamrita Saugandhya (or Saurabha), commentary on Nyayamrita of Vyasatirtha. This work too is in course of publication in this very series and is expected to come out shortly.
- Nyayaratnakara (Hultzsch, 1936, p. 129.
   See No. 1540 also ).
- 3. Advaita Siddhi Khandana (Bhandarkar's Report, 1882, p. 108).

This is an attempt to refute Madhusudana's

famous work on dialectical monism, which attacked the Nyayamrita of Vyasatirtha and to re-establish the metaphysical position of the Madhya School.

- 4. Bhaktiratnakara (Bhandarkar, 1882, p. 111).
- 5. Maruta mandana (Bhandarkar, 1882, p. 113).
- 6. Sruti Siddhanta (Bhandarkar, 1884, p. 73).
- 7. Jivesabhedadhikkara (Benares Sanskrit College Library, Mahidhara Collection).
- 8. Pramanasamgraha (Benares Sanskrit College Library, Mahidhara Collection).
- 9. Brahmasutra Siddhanta Muktavali (Benares Sanskrit College Library, Mahidhara Collection).
- Visnutattva prakasa (Benares Sanskrit College Library, Mahidhara Collection).
- Vedantadipika (Benares Sanskrit College Library, Mahidhara Collection).
- 12. Vedanta Siddhanta Samgraha (Benares Sanskrit College Library, Mahidhara Collection).
- 13. Nyayamrita tarangini kantakoddhara (Benares Sanskrit College Library, Mahidhara Collection).
- 14. Abhinava Parimala (Benares Sanskrit College Library, Mahidhara Collection).
- Vedanta Siddhanta Muktavali (Benares Sanskrit College Library, Mahidhara Collection).
- 16. Madhvamukhalankara (the work under notice).

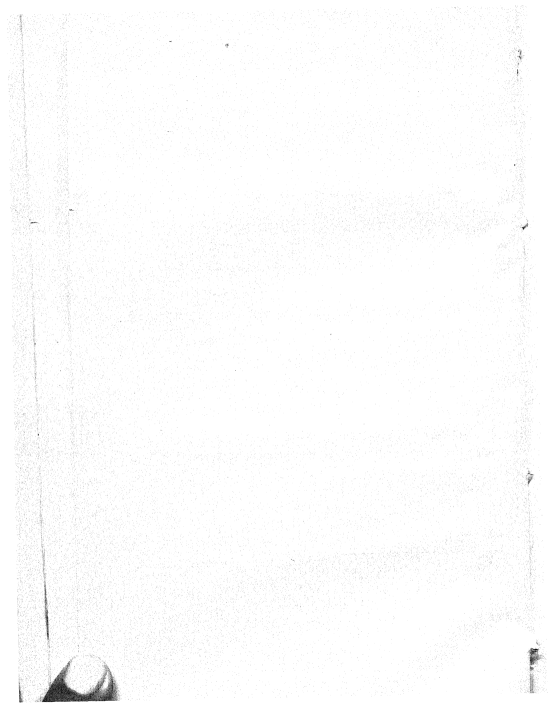
In the present work Vanamali refers to Nyayasudha (or Sudha) (pp. 24, 45 105, 107), to Tantraratna (p. 67), to Anuvyakhyana (p. 47), to Chandrika (p. 45), to Brahmatarka (pp. 104, 105), to Vasistha Ramayana (p. 127) and to Magha Kavya (p. 118). Of these Nyayasudha is evidently the Commentary of the same name by Jayatirtha on Ananda Tirtha's Brahma Sutra Anuvyakhyana. The Chandrika stands for Tatparya Chandrika, which is a commentary by Vvasa Tirtha on Jaya Tirtha's Brahma Sutra Tattvaprakasika. Anuvyakhyana is certainly the work of Ananda Tirtha himself. The names of Vasistha Ramayana and Magha present no difficulties. But Brahmatarka is not precisely known. There is a work bearing this title ascribed to Appayya Diksita.

Pandit Narasinhacharya, to whom the editing of the text was entrusted, is to be sincerely congratulated on having accomplished his task with much care and thoroughness.

Government Sanskrit College, BENARES.

Gopinath Kaviraj.





# प्रास्ताविकं किञ्चित्

श्री ह्नुमद्भीममध्वान्तर्गतरामकृष्णवेद्व्यासात्मक-श्रीलक्ष्मीह्यग्रीवाय नमः।

विधूयाऽन्यमतध्वान्तं द्वैततत्वं प्रकारायन्। श्रीसत्यध्यानचण्डांशुर्दद्यान्मे विमलां दृशम्॥

न किल परोक्षमिदं प्रेक्षावतां यद् विरुद्धयोर्द्धयोर्मतयोर्यन्मततत्वा न्युभयसम्मतप्रमाणभावैः वचनैः सिद्ध्यन्ति, यन्मततत्वज्ञानेन च वादिप्रतिवादिनावुभाविप अनिष्ठक्षयमिष्टप्राप्तिं चाङ्गीकुरुतः, तदेवाविश- ङ्वितमुपादेयं नान्यत् । तथाभूतं च मतं द्वैतमतमेव अतएव "श्रीमन्म- ध्वमते हरिः परतरः सत्यंजगत्तत्वतो भेदः" इत्यादि संप्रहृश्लोकोक्तानि गुणपूर्णनारौयणसर्वोत्तमत्ववेदतदुक्तधर्मतत्पल्लभूतल्लोकादिसर्वजगत्स — त्यंच्वजीवेदवरभेदादिरूपाणि तत्त्वान्येव श्रुतिगीतासूत्रक्षपप्रस्थान- त्रयप्रतिपाद्यानि नेतराणीति तथा द्वैततत्वज्ञानिनां सगुणशरणानां न पुनरावृत्तिः इति "न च पुनरावर्तते" इत्यादिश्रुतिभिरुपपादितमनावृत्ति- दशद्वादिति सूत्रे इति शाङ्करभाष्यभावगाम्भीर्यनिर्णयकारावर्णयन्ति, यथोक्तम्—

शास्त्राणां भेद एव श्रुतिशिखरिगरामागमानास्त्र निष्ठा साकं सर्वेः प्रमाणेः स्मृतिनिकरमहाभारतादिप्रवन्धेः। तत्रैव व्याससूत्राण्यकुटिलविधया भांति तात्पर्यवन्ति प्रतिराचार्यरत्तेरिप परिजगृहे शङ्करायैः स चापि॥ इत्यादिना

यथा च द्वैतस्यैव सर्वप्रमाणप्रतिपाद्यत्वं तथा सुनिपुणसुपपादितं श्रीमद्भिर्गुरुचरणैः प्रस्थानत्रयसारसङ्ग्रहादिप्रबन्धेष्विति ।

एवं वस्तुस्थितावप्यपेय्यदीक्षितमहाभागाः, एतत्सिद्धान्ताप्राह्यत्व-साधनाय, तथाप्यानन्दतीर्थीयमतमत्राह्यमेव नः । यत्र वैदिकमर्यादा भूयस्याकुछतां गता ॥

इत्यारभ्य-

आद्रियध्वमिद्मध्वद्शेनं व्यध्वगं त्यजत मध्वद्शेनम् । शांकरं भजत शाश्वतं मतं साधवः स इह साक्ष्युमाधवः॥

इत्यन्तं, (मध्वमतमुखमर्दनं) नाम प्रवन्धमरचयन् यस्य प्रतिपद्खण्डनरूपाः श्रीमत्सत्यनाश्रतीर्थेकृता अभिनवगदा. श्रीमद्विजयीन्द्रतीर्थकृता अपेयकपोलचपेटिका, मध्वाध्वकण्टकोद्धारः, नारायणपण्डिताचार्यविरचितः अद्वैतकालानलः इत्याद्योऽनेके दक्षिणदेशे पठनपाठनप्रणाल्यां विराजन्ते । काशीस्थराजकीयसरस्वतीभवने तद्ध्यक्षाणामस्मत्त्रियसुहृदां साहित्य-खिस्ते इत्युपाव्हपण्डितवरनारायणशास्त्रिमहोदयाना-वारिधीनां मनुमत्या वेदभाष्यकृतां पण्डितमहीधरमहोदयानां पुस्तकाल-यात्संगृहीतं द्वैतसिद्धान्तप्रन्थप्रन्थिमुन्मुच्य तत्रत्यानि पुस्तकान्य-द्राक्षम् येषु प्रायः श्रीवनमालिदासविरचिताः, केचन महीधरवं-शजैः प्रणीताः प्रवन्धाश्चासन् , तद्दर्शनक्षण एव उत्तरभारते द्वैत-सिद्धान्तस्य नासीत्प्रचार इति भ्रमो मे विगिलतः। यद्यभविष्यदुत्तर-भारते द्वैतिसद्धान्तप्रचारस्तदा अवद्यमेव उत्तरभारतीयैर्विरिचताः द्वैतसिद्धान्तप्रन्था उपलब्धा अभविष्यन् इति परकीयकोलाहलशान्तये पुनरवर्यं मुद्रापणीया एते प्रन्था इति समुद्रभूद्विचारो मे मनसि। एवं विचाराकुळे मयि भाग्यवशादिव तत्रभवद्भिः राजकीयविद्यालयप्रधाना-ध्यक्षै: सकलद्शनसारज्ञैः महामहोपाध्यायैः पण्डितमान्य-श्रीगोपीनाथकविराजमहोद्यैः सरस्वतीभवनतः प्रकादयमानानां द्वैतसिद्धान्तानुयायिनां ग्रन्थानां संशोधनकार्यं भवता सम्पादनीय-मित्याज्ञप्तः प्राक्कदाऽप्यकृतसंशोधनकर्माप्युत्साहातिरेकात्तत्र प्रवृत्तोऽ-भूवम्। तेषु च प्रथमं वन्मालिदासप्रणीतप्रवन्धा एव मुद्रणाय स्वीकृताः। तत्राऽपि न्यायामृतसौगन्ध्यस्य त्रुटिततया आदौ संपूर्णस्य "मध्व-मुखालङ्कारस्येव मुद्रापणमुपकान्तम् । अयं च यन्थः अपेयदीक्षितकृत-मध्यशास्त्रमुखमर्दनाभिधग्रन्थस्य—खण्डनरूपः।

अंत्र प्रथमतः—

सदसच्छास्त्रतत्प्रवर्तकविचारः १ जिज्ञासान्यायवर्णनम् २ जन्मादिन्यायवर्णनम् २ ज्ञास्त्रयोनित्वन्यायवर्णनम् ४ समन्वय-न्यायवर्णनम् ५ ईश्वतिन्यायवर्णनम् ६ शेषब्रह्ममीमांसातात्पर्य-वर्णनम् ७ । इति सप्तप्रकरणानि ।

तत्र प्रथमप्रकरणे-

चूतस्य नापराधोस्ति ह्युष्ट्रो दूराद्यदुइझति । सौभाग्यं नैव निम्बस्य यदादत्तेऽनुरागतः ॥ इदमेवोत्तरं तस्य मन्दबुद्धेः सुरद्विषः । विष्णुद्वेषाद्श्रुवाणस्य ह्युत्तरं नास्ति चापरम् ॥ इत्यादिना—

अद्वैतसिद्धान्तस्य तामसजनमोहार्थे भगवच्छंङ्करोपदिष्ठत्वं तन्मो-हितमणिमत्प्रवर्तितत्वं च प्रसिद्धपुराणवचनोपन्यासेन समर्थितम्, तथा अद्वैतमते सामान्यदूषणान्युपवण्यं अपेयदीक्षितोद्भावितानि द्वैत-सिद्धान्तसामान्यदूषणानि सुदूरसुत्सारितानि श्रीमतोमध्वस्य वाय्ववता-रत्वे च पुराणतदुपबृंहितश्रुतिवचनान्युदाहृतानि—

यथा श्रीमच्छबरशङ्करश्रीकण्ठरामानुजादीनां ''ऊर्ज पश्चनाप्नोत्यू-जोंऽनरुध्या'' ''यथाद्ययं ज्योतिरात्मा विवस्वान्'' ''यश्च शिव इति वाचं वदेत् तेन सह संवसेत्'' ''इन्द्रः शचीपतिर्बछेन पीडितः'' इत्याद्यप्र-सिद्धश्रुत्युदाहरणं न दोषाय किन्तु सर्वज्ञत्वसम्पादनेन भूषणायैवः तथा आचार्यमध्वस्याप्यप्रसिद्धश्रुत्युदाहरणमछङ्कार एव न दोषः।

यथा च श्रीमत्छङ्कराचार्याणां "नन्वजाशद्वरछाग्यां रूढः" १।४।८ श्र० सू० शां० इत्यादो श्रीमत्पाणिनीयादिप्रसिद्धव्याकरणविरुद्धशब्द-प्रयोगः, श्रीमतःकाछिदासस्य च "त्रियम्बकं संयमिनं द्दर्श" इत्यादो वैदिकशब्दप्रयोगः न दोषायः तथा मध्वगुरोरिप प्रसिद्धव्याकरणविरुद्ध-शब्दप्रयोगो वैदिकशब्दप्रयोगश्च न दोषाय, किन्तु पाणिन्याद्यनिधगत-महाव्याकरणाभिज्ञत्ववैदिकोत्तमत्वसाधनेन भूषणायेव। यदि "न वाप्रकेनाक्षरेण छन्दांसि वियन्ति न द्वाभ्याम्" इति श्रुत्या दृत्तान्यथाभावो न दोषः तदा "रामं छक्ष्मणपूर्वजं रघुवरमित्यादिरामायणपद्यानुसारिणः

भिन्नभिन्नवृत्तयुक्ताऽर्धद्वयोपेतस्य' ''पान्त्वस्मान्पुरुहूतवैरिबळवन्'' इत्यादिपद्यस्य निर्माणमपि न दोषः, किन्तु आदिकविसम्प्रदायप्रवर्तकत्वं साधयन् मन्डनायैवेत्यादि समर्थितम् ।

#### द्वितीयप्रकरणे—

आत्मा ब्रह्मेयधीतः श्रुतिशिखरगणैः निर्विशेषश्चसर्वैः । किं तत्रस्वप्रकाशे गुणलवरिते वस्तुशास्त्रेण चिंत्यम् । इत्याक्षेपो गुरूणां नितशतिवषये स्वाप्रणम्यत्ववादः । श्रुत्यन्तानां निरूत्यः सयदिज्ञडमते केन शास्त्रस्य न स्यान् ॥ १॥

इत्यपेय्यदीक्षितकृताक्षेपपद्यस्य प्रत्युत्तरक्षपयोः—
आत्मा ब्रह्मेतिपूर्वानुभगतिरिह ते पूर्वपक्षे न पूर्वा ।
पूर्वाचार्येण पूर्वाधिकरणविषये सर्वथानोर्यकारि ।
तत्मान्माध्वागमाध्वावगमविकछते निप्रहस्थानमेवै ।
तत्तावत्तिवरासेऽन्यदिपिनरनुयोज्यानुयोगदछछं च ॥१॥
ऐक्यं जीवेशयोस्तत्वमिसमुखरवैरुच्यमानं विरोधात् ।
सिद्धत्वात्प्रत्यगात्माऽप्यविषय इति नो शास्त्रमारम्भणीयम् ॥
इत्याक्षेपे स्वकीये गुरुनतिविषये स्वाप्रणम्यत्ववादं ।
स्वीकृत्याऽस्मान्प्रतीत्थं भषसि जडमते व्याहतिस्त्यान्न किं ते ॥२॥
इत्यद्वैतकाछानछपद्ययोस्ताप्तर्यं गद्यक्षेपणोपवर्णितम् ।

सुधायां "क्योतिषां स्तोमोहि ज्योतिष्टोमः" इत्यत्र यद्यपि अन्यैः सुधाव्याख्यातृभिः "एतानि वावतानि ज्योतींषिय एतस्य स्तोमाः" इति वाक्यशेषप्रदर्शितविष्रहातिरिक्तविष्रहप्रदर्शनम्, "ज्योतिरायुषोः स्तोमः" इति सूत्रव्याख्यातृभिः प्राचीनवैष्याकरणैः जरन्मीमांसकैश्च "समासे किम्" इत्यादिना प्रदर्शितस्य षष्ठीतत्पुरुषविष्रहस्येतरोपळक्षणाया- ऽनुवादमात्रमित्याद्यभिहितम्; तथाऽप्यत्र "यथा" "अथातो धर्म- जिज्ञासा" इति सूत्रभाष्ये "धर्माय जिज्ञासेतिविष्रहप्रदर्शनमिव भाति, न तु तथा, प्रकृतिविकृतिभावावानुपपत्तेः, किंत्वार्थिकार्थकथनं तत्, समासस्तु षष्ठीतत्पुरुष एवेति व्याख्यातं वार्तिककृता; तथा प्रकृतेऽपि "यत्र" इति शेषः वृत्तिपदार्थमात्रप्रदर्शनपरतया अन्य-

पदार्थाप्रदर्शनस्यादोषत्वात् , इत्यादिना बहुन्नीहिसमासीयार्थिकार्थ-प्रदर्शनपरं सुधावाक्यमिति सूचितम् ।

अत्र श्रीमद्पय्यदीक्षितैः "ये वै चत्वारः स्तोमाः" इत्यनुवादस्थात् त्रिवृत्पञ्चद्दाः सप्तद्श एकविंशः एतानि वावतानि ज्योतीषि य एतस्यस्तोमा इति वाक्यात् त्रिवृत्-पञ्चद्श, सप्तद्श, एकविंशाह्मपस्तोम-चतुष्टयवत्वरूपोऽर्थः प्रतीयते एतेषां चतुर्णामेव ज्योतिशब्दवाच्यत्वम् । सत्यप्येवं ब्रह्मसूत्रशाङ्करभाष्यरत्नप्रभायामीक्षत्यिकरणे त्रिवृत्पञ्चद्शे-त्यादिवाक्यस्थित्रवृच्छद्वस्य पञ्चद्शसप्तद्शैकविंशेषु प्रत्येकं सम्बन्धाभिप्रायेण त्रिवृत्पञ्चद्शः त्रिवृत्सप्तद्शः त्रिवृदेकविंश इत्येते स्तोमाः तद्रथप्रकाशकत्वेनेत्याद्यभिहितम्, तत्र त्रिवृच्छब्दस्य स्तोत्रीयऋक्सं-च्याप्रकाशकस्य ऋङ्नवकपरत्वेन पञ्चद्शादिशब्दैः सामानाधिकरण्यं-कथमुपपद्यतामिति मनागप्याविमृश्य केवलं परपक्षदूषणान्वेषणायैव प्रयतितमिति केचिद्वर्णयन्ति ।

#### तृतीयप्रकरणे—

यतो वेत्याद्यक्तिः कथिमव च जीवे न घटते । यतस्तद्ब्रह्मेतिश्रीतरपसरेद्रुक्टिविषयात् ॥ जगत्स्रष्टुं सर्वं प्रभवित खळु ध्यानविषयः । समस्तोऽयं मानोरिथकमि जीवस्तव मते ॥

इति श्रीमद्पेयदीक्षितऋताक्षेपप्रतिक्षेपार्थस्य—

यतो वेत्याद्यक्तिः कथिमव नृश्वंगे न घटते। यतोऽसद्ब्रह्मेति श्रुतिरपसरेद्रूढिविषयात्॥ अनिर्वाच्यं द्रष्टा प्रभवति जगत्स्रब्दुमिखिले। नृश्वंगं तन्मानोरिथकमि सर्वं तव मते॥

इत्यद्वैतकालानलीयस्रोकसंगृहीतोऽर्थो विशदीकृतः।

#### चतुर्धप्रकरणे —

''सर्वे वेदायत्पदमामनान्ति'' (का० ड०) ''तावा एताः सर्वा ऋचः सर्वे वेदाः सर्वे घोषाः'' (ऐ० ड०) ''वेदैश्च सर्वेरहमेव वेदाः'' (गीता) वेदे रामायणे चैव पुराणे भारते तथा।
आदावन्ते च मध्ये च विष्णुः सर्वत्र गीयते।। (हरिवंशे)
वेदाक्षराणि यावान्ति कथितानि द्विजातिभिः।
तावन्ति हरिनामानि कीर्तितानि न संज्ञयः।।

(शौनकीयऋग्विधाने) इत्यादिवचनैः श्रीविष्णोः वैदिकसर्व-वर्णवाच्यत्ववर्णनेन केमुत्यन्यायप्राप्तं तस्य वैदिकवसन्तादिपदवाच्यत्वं यदाचार्यचरणैरुपवर्णितं तेन तेषामितरभाष्यकारानिधगत श्रुतिस्मृति-तात्पर्यनिर्णयनैपुण्यमेव सिद्धाति।

एतेन एकस्यैव "वसन्ते" इत्यस्य कर्माङ्गकाल्परतायां सप्तम्यन्तत्वं, श्रीविष्णुपरतायां च सम्बुध्यन्तत्वं, कर्मपरतायां ज्योतिषा इति तृतीयान्दत्वम् , श्रीविष्णुपरतायां "ज्योतिष" इति सम्बुध्यन्तत्वं, "आयजेत" इत्यस्य कर्मपरत्वे क्रियापद्त्वं, विष्णुपरत्वे सम्बोधनरूपत्वं, वैदिकमर्यादाविरुद्धमित्यर्वाचीनानामाक्षेपः सुदूरपराहतः यतस्तथासति भवि-ष्योत्तरपुराणान्तर्गत-आदित्यहृद्ये । ध्येयः सदा सवितृमण्डलमध्यवर्ती नारायणः सरसिजासनसन्निविष्टः । इत्युपक्रम्य

अग्निमीळेनमस्तुभ्यभिषेत्वोर्जेस्वरूपिणे । अग्नआयाहिवीतस्त्वं नमस्ते ज्योतिषांपते । शन्नोदेविनमस्तुभ्यं जगन्नक्षुनेमोस्तुते ॥ इत्यत्र

ऋग्वेदादिभागस्य—

"अग्निमीळे" इत्यस्य एकपद्त्वसम्बोधनरूपत्वे ।

यजुर्वेदादिभागस्य—

''इषेत्वोर्जे'' इत्यस्यैकपद्त्वप्रथमान्तत्वे ।

सामवेदादिभागे-

"अग्न आयाहिवीत ये" इत्यत्र "अग्नआयाहिवीत" "ये" इति पद्छेदेन अग्नआयाहिवीत इति सम्बोधनम्।

अथर्ववेदादिभागे-

"शत्रोदेवीरिमष्टये" इत्यत्र "शत्रोदेवीत्यस्य एकपद्रवसम्बोध्यनक्षपत्वे स्फुटमभिधाय एवमेव "वसन्ते" इत्यादिपदानामपि सम्बोध

धनरूपतां सूचयन् भगवान् पुराणाचार्यो वेदव्यासोऽपि वैदिकमर्यादा-ऽनभिज्ञः स्यात् ।

तथा च वेदव्यासस्येव तिच्छध्यस्याप्याचार्यमध्वस्य सकछवैदिक-पदानां विष्णुसम्बोधनरूपत्ववर्णनं भूषणमेवेत्यादिसूचितम् । षञ्चमप्रकरणे —

स्फारात्तत्तरपुराणागमवचनशतप्रापितायान्यानिन्दा ।
तत्तद्भक्तयादिसिध्यै स्तवनविरचने सा भवेद्द्वारमात्रम् ॥
कर्मानुष्ठापनार्थं किमु निरितशयां ब्रह्मसंस्थादिनिदा—
मापस्तम्बादिवाक्ये न कलयसि ततः काऽस्य हानिस्तवेष्ठा ॥
इत्यपेयदीक्षितऋोकखण्डनार्थस्य—

अथ यदि न हि निन्दान्यायमालम्ब्य सर्वं।
परिहरासि विरोधं वस्तुतत्वार्थवाचाम्।।
तदिह विधिनिषेधोच्छेदनं किञ्च तन्त्रद्वयमपि वितथं स्यादेवमेवाविरोधात्।।

इत्याद्यद्वैतकालानलीय संप्रहक्षोकभावार्थो विस्तरेण वार्णतः— षष्ठप्रकरणे—

न ध्येयं ब्रह्म नेदं यदिदमितिगिरा ह्यभ्युपेतं त्वयाऽतो । ध्येयार्थानां श्रुतीनां कचिदिप न च तद्वाच्यमित्यभ्युपेयम् ॥ नोचेन्नध्येयमेतृत्कथामितिभवती स्याद्वार्थेवशङ्का । यद्वाचेतिश्रुतिश्च क्षिपतितदसनायैव वाच्यत्वमस्य ॥

इतीक्षतिनयाक्षेपपद्यनिराकरणपरस्य— वेदान्तैरुक्त आत्मा श्रुतिमतिनियतध्यानसाक्षात्क्रियाणां । साक्षात्संवेदनीयस्तदिह तद्नुपास्यत्वशङ्का भृशङ्का ॥ अव्यक्तस्याकृतिर्यत् स्फुरति मनसि तद्ध्येयता सृष्टिवाक्यै— वीच्यस्यावाच्यताऽप्यद्भुतगुणगरिमत्वादि नैवोपपन्ना ॥ इत्यद्वैतकालानलीयपद्यस्यार्थः संगृहीतः । सप्तमे प्रकरणे—

आनन्द्रमयोऽभ्यासादित्यारभ्य "अनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः" शब्दादित्यन्तस्य सकल्लब्रह्ममीमांसाशास्त्रस्य तात्पर्यमुपवर्णितम्।

एतद्यन्थकाराः श्रीवनमालिमिश्राः कं देशं जन्मना मण्डयामासुः कश्चेतेषामवस्थितिसमय इत्यत्र नास्माभिः प्रभूततमं निर्णायकमुप-लब्धमद्यापि तथाऽपि (श्रीमन्मध्वमुखालङ्कारस्य) एतद्यन्थस्यान्तिमश्लोके श्री० गोकुलक्षेत्रतः प्राग्दिशि नातिदूरवर्ती कश्चन प्राम इति ब्रह्मानन्दिवरचितलघुचन्द्रिकाखण्डनात्मकन्यायामृतसौ-गन्ध्यप्रणयनात् विक्रमीयसप्तद्शशताद्व्यामेते आसन्निति च सिध्यति, अधिकं चैतेषां चरितं न्यायामृतसौगन्ध्यभूमिकायां प्रकाशियष्यामः। मध्वमुखालङ्कारस्य आद्शेपुस्तकान्तराऽलामात् प्रायोमूलदृष्टाः पाठाः यथावदेवाऽवस्थापिताः।

शुद्धिपत्रं चान्ते संयोजितम्—

संशोधनापरिचयान्मानुषस्वभावसुलभात्प्रमादाचावशिष्टानां दो-षाणां संशोधने सहृदयाः सदया भवन्तु इति साञ्जलिबन्ध-मभ्यर्थयते।

> विदुषां वशंवदः वरखेडोपाह्नो नुरसिंहाचार्घः ।

# मध्वमुखालङ्कारः ।

भीवनमालिदासकृतः।

श्रीमद्भनुमद्भीममध्वान्तर्गतरामकृष्णवेद्व्यासारमकः श्रीलक्ष्मीह्यप्रीवाय नमः।

सद्मितगुणसिन्धुः सर्ववेदाभिवेयो विगतविमतिधामा हेयजून्यो रमेदाः। विधिशिवसुरराजैः सेव्यमानाङ्घिकञ्जः

स्फुरतु मनसि मे स श्रीह्यास्यो सुकुन्दः॥१॥ श्रीमन्मारुतमाचार्य मायिमदेनतत्परम् । सुनीन्द्रोपास्यपादाञ्जं ज्ञानसिन्धुं नमाम्यहम् ॥२॥ तान्त्रिकाणां गुरुं वन्दे जयतीर्थे सुनिश्वरम् । कुमतध्वान्तचण्डांशुं व्यासतीर्थे धियां निधिम् ॥३॥ निरस्ता दूषणाभासास्सन्न्यायैमेहतां पुरा । तानेव श्रावयेऽथापि स्वश्रुतस्य शुशुत्सया ॥४॥ श्रीमन्मध्वसुखस्यायं श्राव्यते वनमालिना । अलङ्कारोऽसतां यस्माद्यथा स्यान्मोदनं सताम् ॥५॥ तत्र सद्नन्तगुणे सत्याशेषविश्वोद्यादिकर्तरि विष्णु

तत्र सद्नन्तगुण सत्याशाषावश्वाद्यादिकतार विष्णुः स्वे परब्रह्मणि ब्रह्मसूत्रयोजनं यत्तदेव सकलश्रुत्यनु-क्लल्वात्प्रामाणिकरङ्गीकार्यम् । न तु प्रत्यगभिन्ननिर्वि-शेषचिन्मात्रे मायिकृतं योजनम् , तादृशे ब्रह्मणि माना-भावात । धर्मिज्ञानसाध्यसप्रकारकसंशयनिवर्तकैक- कोटिप्रकारकनिश्चयजनकानां वेदान्तानां सगुणब्रह्मपर-त्वावगमात् । शब्दस्य प्रमाणमात्रस्य वा विशिष्टार्थवोध-कत्वस्वाभाव्यात् । न च लक्षणया वेदान्तानां चिन्मात्रे तात्पर्यम् , चिन्मात्रस्याध्यस्ताधिष्ठानतयाऽज्ञानादिसा-क्षितया सदाभासमानत्वेन तत्र तात्पर्यासम्भवात्। 'सर्वप्रत्ययवेद्ये च ब्रह्मरूपे व्यवस्थिते' इति वद्ता परेण सर्वज्ञानविषयत्वाङ्गीकारात्। न च विशिष्टमेव सर्व-प्रत्ययवेद्यम् , शुद्धं चौपनिषद्मिति वाच्यम्, अधिकस्य भानेऽपि श्रुतिचेचस्य भानावइयकत्वात्। न हि द्णिडनि भाते पुरुषो न भासते । अन्यथा विश्वाधिष्ठानस्य द्युद्ध-स्याभाने जगदान्ध्यापत्तेः । सत्यब्रह्मादिपदलक्ष्यस्य गङ्गापद्रुक्ष्यतीरस्यागङ्गात्ववद्सत्यत्वाद्रह्मत्वाद्यापत्तेः । न च तत्र जहत्स्वार्था लक्षणा, तस्मात्तथात्वम्; इह त्वजहत्स्वार्थेति कथमसत्यत्वाचापत्तिरिति काकेभ्यो द्धि रक्ष्यतामित्यत्र हि यथा काकत्वस्य काक-पददाक्यस्य त्यागो व्यक्तेरत्याग इति जहदजहस्रक्षणा-यामरात्रयस्य मार्जारादेर्लाभस्तथा असत्यत्वादिलाभ आवश्यकः। अन्यथा लक्षणावैयध्यम्। न हि राक्यैकदेशे लक्षणा सार्थिका क्वापि दृष्टा। अतोऽचिन्त्यानन्तस-दुगुणालये ब्रह्मण्येव सूत्रयोजनं युक्तम् ।

केचिदत्र वद्नित—यद्यप्यन्यद्ययानि सगुणयोजना-म्युषादेयानि, तथाप्यानन्द्तीर्थीययोजनमनुषादेयमेव। अन्यद्येषेषु हि योजनेषु सगुणनिर्गुणभेदाभेदादिविषय-तया कतिपयेष्वेव स्त्रेषु प्रकारभेदः। अन्येषु स्त्रेषु कचित्क्वचित् पूर्वपक्षसिद्धान्तरचनाभङ्गीभेदेऽपि फलतो म विवादः। आनन्द्तीर्थीययोजने प्रायः सर्वत्रैव प्रकार- भेदः, सोऽप्यन्येषामसंप्रतिपन्नः, तेषु स्वमान्नकालियेने व्वर्थेषु चतुरक्रमठमाठरकोण्ठरव्यकौण्डन्यमाण्डव्यमा-किण्डेयमौद्गल्यपौष्यायणपौत्रायणसौत्रायणपाराद्यार्थयणः माध्यन्दिनायनकाषारवकौषारवकौषायणग्रुहदुद्दालकायनकौशिकसौपण्वतसगौपवनभाछवेयाप्रिवेद्दयचतुर्वेद्संहि न्ताचतुर्वेद्शिखेन्द्रग्रुप्तरमश्रुत्यादिवचनानि, तद्नुसारिण्यध्यात्मनारायणसंहिताग्रुहत्संहितामहासंहितानारायणतन्त्रब्रह्मतन्त्रपुरुषोत्तमनन्त्रमायावेभवब्रह्मवैवर्तब्रह्मन्तकभाविष्यत्पवीदिवचनानीति चात्यन्ताप्रसिद्धानामेव वचनानां साक्षितयोपन्यासः।

तदुपन्यासप्रसक्तस्वानाप्तत्वशङ्काव्युदासाय हनुम-द्रीमसेनक्रमेण वायोः स्वयं तृतीयावतार इत्युद्घोषः। तत्र च साक्षितया—

प्रथमो हनुमान्नाम द्वितीयो भीमसेनकः। पूर्णप्रज्ञस्तृतीयस्तु भगवत्कार्यसाधकः॥

इति स्मृतिवचनमस्तीति स्वयमेबोदाहृतवान् ।
"बळित्था तद्वषुषे घायि द्र्शतम्" इत्याचृग्वेद्मन्त्रस्य
स्वकालिपतवाय्ववतारत्रयपरत्या प्रद्रश्निमित्यादि तु
प्रामाणिकमर्यादोल्लङ्घनं भूयसा दृश्यते; तथापि बुक्तियुक्तं
बचो ग्राह्यं न तु पुरुषगौरविमिति न्यायेन तन्मतं श्रद्दधीमिहि, यदि तत्रोपपन्नं किंचिद्गकलयेम । नचैवं प्रायेण हि
तन्मते स्वमात्रहृद्यारूढानि वचनान्येवोपजीवितानि न
तु न्यायाः । ये तु न्यायाः प्रद्शितास्तेऽप्यत्यन्तिशिखला
एव कचित्ववचिदाश्रिताः । पूर्वमीमांसकमर्यादाऽप्यसामञ्जस्येनैव नीता । प्रायेण चासाधुभिरेव शब्दैवर्य-

वहारः । श्लोकरचनायां त्वन्वयासंभवो वृत्तान्यथाभाव-श्चाधिकः । सर्वमेतत्त्तदीयभाष्यानुव्याख्यानभारतता-त्पर्यनिणयादिग्रन्थद्शिनां स्पष्टमतोऽनुपादेयमेव तन्म-तमिति ।

अत्रोच्घते—

सर्वथाऽऽनन्दतीर्थस्यानुपादेयं मतं हि नः।
स्वीकार्याण्यविरोधाचेतराणीत्याह यः किल ॥
चृतस्य नापराधोऽस्ति ह्युष्ट्रो दूराद्यदुष्ट्याति।
सौभाग्यं नैव निम्बस्य यदाद्त्तेऽनुरागतः॥
इदमेवोत्तरं तस्य मन्दबुद्धेः सुरद्विषः।
विष्णुद्वेषाद्बुवाणस्य ह्युत्तरं नास्ति चापरम्॥

यदुक्तमन्ययोजनेषु काचित्को भेदः, आनन्दतीथीय-योजने प्रायः सर्वत्रैव प्रकारभेद इति, तत् शोभते, सार्व-त्रिकप्रकारभेद्स्य द्श्रीनान्तरत्वोपपाद्कत्वात् । अन्यथा त्वदीयविवरणवाचस्पतिवत्काचित्कभेदोपपत्त्या द्श्रीना-न्तरत्वं न स्यात् । दैवात्काचित्कप्रकारैक्येअपि प्रायः प्रकारभेद एव हि द्श्रीनभेदे बीजम् । न तावद्प्रसिद्ध-श्रुत्युदाहरणं दोषः, श्रोतस्मार्तकमिविधायकानां तत्त-न्मन्त्राणां च खिलानामेव प्रायेणापस्तम्बादिभिः खख-सूत्रेष्ट्दाहरणात् । ऋषीणां सर्वज्ञत्वास्त्रसञ्ज्ञतिद्शि-त्वात्तदुपपद्यत इति चेन्न, सर्वज्ञत्वस्यास्मदाचार्येऽपि दण्डेनानिवारणात् । त्वदीयश्रद्धाजाङ्यस्यानुपादेयत्वात्। कथमन्यथा गौडपाद्शंकरादेः सर्वज्ञत्वादिकमङ्गीकु-कथे ? प्रत्युत—

मायावाद्मसच्छास्त्रं प्रच्छन्नं बौद्धसुच्यते । मयैव कथितं देवि कलौ ब्राह्मणरूपिणा ॥ इति पाद्मवचनेन त्वन्मतस्यैव बौद्धत्वमुच्यते । चतुर्भिः सहितः शिष्यैः शंकरोऽवतरिष्यति । इति त्वदुदाहृतवचनं तु विप्रस्थिप्साम् स्वत्वेनोपपन्न-मिति न तद्बस्थात्त्वन्मतस्य प्रेक्षाबदुपादेयत्वम् । त्वन्म-तस्य च मोहशास्त्रत्वं पुराणेषु स्पष्टमावेयते । यथा कौमें श्रीमुष्णमाहात्म्ये पश्चमेऽध्याये—

पुरा भागीरथीतीरे नियन्ता षृष्टवान् मुनिम् ।
नष्टा भागवता धर्माः सच्छास्त्राणि कलौ युगे ॥
इति श्रुतं मया पूर्वे तीर्थयात्राप्रसंगतः ।
कथं नष्टा भविष्यन्ति पुनः स्थास्यन्ति वै कथम् ॥
वद् विद्वन्महाबाहो को वोद्धारं करिष्यति ।
वामदेव उवाच—

चतुःसहस्रे व्रिशतं गतं सौगन्धिकं वने।
निहता भीमसेनेन ब्रापरान्ते सृपोत्तम॥
सौगन्धिकाख्ये निहतास्ते खला दैल्यपुङ्गवाः।
रहेण निहता ये च त्रेपुराश्च कलौ युगे॥
चतुःसहस्रेऽवैद्शतं गतं मणिमदाद्यः।
जनिष्यन्ति ब्रम्हयोनौ दैत्याः सत्कर्मदृषकाः॥
मिथ्यावाद्मसच्छास्त्रं करिष्यन्ति कलौ युगे।
गोपियष्यन्ति सद्धर्मान् सच्छास्त्रपरिपन्थिनः॥
एवं धर्मेषु नष्टेषु शास्त्रेषु च कलौ युगे।
देवौर्विज्ञापितो विष्णुर्वायुमाज्ञापियष्यति॥
उद्धरस्य महाबाहो मम धर्मान्सनातनान्।
इत्याज्ञसो भगवता कलौ वायुभैविष्यति॥

१ एवं क्रोधवशाः खळाः इत्यपि पाठः ।

२ चतुःसहस्रे त्रिशते इत्यपि पाठः।

मध्वमुखालङ्कारे मध्वनाम्ना यतिरसौ सच्छास्त्राणि करिष्यति । निरसिष्यति पाषण्डान् दुःशास्त्राणि महामतिः॥ स्थापयिष्यति सद्धर्मानसञ्ज्ञास्त्रं व्याकरिष्यति । श्रोष्यन्ति मुनयः सर्वे शुकाचा देवरूपिणः ॥ इति । तथा स्कान्दे श्रीमुष्णमाहात्म्ये नवमेऽध्याये— पाषण्डभूयिष्ठे धर्मलेशविवर्जिते । वैवस्वतेऽन्तरे प्राप्ते ह्यष्टाविंशयुगे कलौ ॥ त्रैपुरा भारते युद्धे निहता राक्षमा भुवि। यदा प्रवर्तियिष्यान्त मार्गे पाषण्डगोचरम् ॥ तदा संप्रार्थितो देवैभगवान् हरिरीश्वरः। तत्कर्मकरणे दक्षं मातरिइवानमादिदात्॥ वायुस्तु यतिरूपेण जनिष्यति कलौ युगे। कृत्वा सच्छास्त्रसन्द्भें स्थापयिष्यति सत्पथम् ॥ एवमेव महादेवि नारायणपरायणाः। इत्यादि।

नन्वेवं केनचित्स्वमनीषया वैदिकविरुद्धमार्गान्तरं परिकरूप्य तत्र प्रमाणत्वेन स्वकरिपतवेदवाक्यमुदाहर्तुं द्याक्यम् इति सर्वेधमीदिव्यवस्था नष्टा स्यादिति चेन्न; अस्मदाचार्योदाहृतखिलश्रुतीनां प्रत्यक्षश्रुतिसमानार्थक-त्वेनाविरोधितया व्यवस्थानाशासंभवात्। किंच पूर्वमीमां-सायां तत्र तत्र "ऊर्जे पशूनाप्नोत्यूर्जोऽवरुध्या" इत्याद्याः खिलश्रुतय एवोदाहृताः। इंकरभाष्ये "अत एव चोपमा-सूर्यकादिवत्" इति सूत्रे "यथा द्ययं ज्योतिरात्मा विव-स्वान्" इत्यादिखिलश्रुतिरुदाहृता। तथा रामानुज-भाष्येअप "ज्योतिश्वरणाभिधानात्" इति सूत्रे "इन्द्रः शचीपतिष्ठेन पीडितः। दुइच्यवनो वृषा समुत्ससा-सहि" इति खिछैव चतुष्पात् गायत्र्युदाहृता। तथा

श्रीकण्ठभाष्येऽपि—"यश्च शिव इति वाचं वदेत् तेन सह संवसेत् तेन सह संवदेत् तेन सह भुजीत" इत्यादि- विलश्चितिरदाहृता । स्वल्पिललश्चत्युदाहरणबद्धहुविल- श्वत्युदाहरणस्याप्यदोषत्वात् । न ह्यस्मदाचायैः विलश्चितिभरेव प्रक्षिया कल्पिताः किन्तु प्रसिद्धश्चत्यनुसारि- प्रक्षियायां स्वबहुज्ञत्वज्ञापनाय प्रसिद्धश्चतिसमानार्थ- किल्लश्चत्युदाहरणं कृतम् । एतेन संहितोदाहरणमपि व्याख्यातम् । एतेनाप्रसिद्धश्चत्युदाहरणप्रसक्तानास- त्वशङ्कानिरासाय स्वयं वायोस्तृतीयोऽवतार इत्युद्घोष इत्यादिकं निरस्तम् । पुराणवचनैरेव परमाप्तताया अस्मदाचार्यस्योक्तत्वात् । शिष्यानुग्रहेच्छया स्वेन स्वमाहात्स्यवर्णनस्य न्याय्यत्वात् । अन्यथा—

को स्थन्यः पुण्डरीकाक्षान्महाभारतकृद्भवेत् । इत्यादौ भारतकतुन्यीसस्य नारायणांशत्वं न सिद्धयेत् ।

श्रीमध्वाचार्याणां वाय्ववतारत्वं तु ब्राह्मे क्षेत्रकाण्डे वेङ्करमाहात्म्ये तृतीयेऽध्याये—

त्वं चापि गच्छ शैलेन्द्रं पूर्वे स्वर्णमुखीतरम् । यत्र ब्रह्मशिला नाम सर्वमध्येऽवितष्ठते ॥ अगस्त्यतपसः पश्चात् गयासांनिध्यमत्र वै । पादा ईशानविष्ण्वादिदेवानां तत्र सन्ति हि ॥ यतिरूपो मातिरिश्वा अष्टर्भवेशितमे कलौ । अवतीर्य वसत्यत्र मध्वनामा वरे विभो ॥ स वायुस्तपसा पुण्यप्रीत्या चागस्त्ययोगिनः ।

१ सरिन्मध्ये इत्यपि पाठः ।

२ यजन् स्वयंभुवंस्तत्र मध्वनामापरं विभुमित्यपि पादः ।

तत्स्थापितालये पुण्ये चातुर्मास्यं करिष्यति ॥ शुकः श्रोष्यति सच्छास्त्रं पद्मतीर्थादिहागतः । इति प्रसिद्धपुराणवचनानुसारेण ऋग्वेदमन्त्रस्य तत्परत्वं युक्तम् ।

इतिहासपुराणाभ्यां वेदं समुपवृंहयेत्।

इति स्मृतेः। एतेन प्रायेण हि तन्मते खमात्र-हृद्यारूढानि वचनान्येवोपजीवितानि न तु न्यायाः प्रद्-र्श्चिता इत्यादिकं निरस्तम्। पुराणवचनोपवृंहणतया तदनुसारेण वेदस्य व्याख्येयत्वात् । अत एव ब्रह्ममी-मांसायां तत्र तत्र स्मृतेश्च 'अपि स्मर्थते' इत्यादिवचना-न्युदाहियन्ते । अस्मदाचार्योदाहृतवचनानि स्वमात्रहृद्-यां रहानि इति वदन् कूपमण्डूक एव । अस्मदाचार्या-दाहृतन्यायदार्ख्य पूर्वमीमांसास्वारस्यं च तात्पर्यचन्द्रि-कावलोकिनां स्पष्टम् । एतेनासाधुभिरेव दाव्दैव्यवहारः, इलोकरचनायामन्वयासंभवो वृत्तान्यथाभावश्चेति निर-स्तम्, अतिस्पृतिपुराणाभ्यासपाटवेनाचार्यैः कचिदार्ष-प्रयोगैर्व्यवहतत्वात्। अतिस्पृतिगतच्छान्द्सराब्दानुकर-णेनादोषत्वाच । "त्रियंवकं संयमिनं दृद्दी"इत्यादिषु कालिदासादेरपि तथा व्यवहारदर्शनाच । "न वा एके-नाक्षरेण छन्दांसि वियन्ति न बाभ्याम्"इत्यादिश्रुत्या वृत्तान्यथाभावस्यादोषत्वोक्तेः । अन्वयासंभवोक्तिश्चा-ज्ञानादेव । सुत्रेष्विव भाष्येऽप्यनुषङ्गाध्याहारादिना विवक्षितान्वयस्य वक्तव्यत्वादिति ।

> इति वनमालिदासकृते मध्वमुखालङ्कारे सद्सच्छास्त्रतस्प्रवर्तकृतिणैयः।

निवद्मनुपपन्नम्, त्वन्मते सर्वत्र तत्तत्पूर्वपक्षसिद्धान्तानामनुपपन्नत्वात् । तत्र प्रथमाधिकरणपूर्वपक्षस्तावद्युक्तः । तथा हि ब्रह्ममीमांसाशास्त्रमिद्मनारम्भणीयम्, निर्वेषयत्वात् । न तावद्स्य
सिवशेषं ब्रह्म विषयः, तत्र मानाभावात् ।
वेदान्तानां निर्वशेषजीवस्वरूपमात्रपरत्वात् । न च जीव
एव ब्रह्मेति स एव विषयः, तस्य स्वप्रकाशत्वेन अहमिति सर्वानुभवसिद्धत्वात् । निर्विशेषे च तत्र निरूपणीयधर्माणामभावादिति । तत्र निर्वशेषजीवरूपस्य
ब्रह्मणः श्रुत्यन्तनिरूप्यत्वमङ्गीकृत्य शास्त्रनिरूप्यत्वासंभवपूर्वपच्नो गुरूणां प्रणतिपरम्पराया विषये महापुरुषे
तिच्छिष्योचितस्वप्रमाणानहत्ववादमनुकरोति ।

प्रमाणशिखामणयो हि वेदान्ताः नितान्तमनिधगतमर्थमन्विच्छन्ति । पौरुषेयाणि तु शास्त्राणि उपायान्तरेणावगन्तुं शक्येष्वर्थेषु श्रोतृबुद्धिसौकर्यार्थे प्रवृत्तानि
स्वोक्तमप्यर्थमविस्मरणार्थमाम्नेडयन्ति न तथाऽनिधगताथमन्विच्छान्ति । यदि वेदान्ता अपि स्वप्रकाशजीवस्वरूपमान्ने कर्तृत्वभोक्तृत्वरहिते अकर्मकशेषे स्वातन्त्र्येण पर्यवस्यन्ति तदा शास्त्रस्य पर्यवसाने काऽनुपपत्तिरिति
चेन्न, अस्मद्ग्रन्थार्थानवबोधात् । न द्यस्मत्पूर्वपक्षिणा
वेदान्तानामनिधगतार्थकत्वं स्वीकृत्य मीमांसानारम्भ
उच्यते । किन्त्वज्ञातिषयाभावादनुवादका वेदान्ता
जपार्था वा पूर्वकाण्डस्य तु कर्मबोधकत्विमत्यनारभ्या
ब्रह्ममीमांसेत्युच्यते । न च "स्वाध्यायोऽध्येत्वयः" इति
स्वाध्यायविधिर्निरर्थकवेदान्तांशे वैयर्थ्यमिति वाच्यम् ;
विषिनिर्हरणमन्त्रद्वद्वेदान्ताध्ययनस्यापि सार्थक्यात्।

डक्तं हि चन्द्रिकायाम्—"सिद्धचैतन्यबोधने श्रुतेर-नुवाद्कत्वं वायुक्षेपिष्ठादिवाक्यवद्विद्वाक्यवच्च न्याय-प्राप्तत्वात्सद्धं वेदान्ताध्ययनं तु जपार्थमस्तु ।"

्र एवं च यथा-अर्थवादाधिकरणेऽपौरुषेयत्वेऽप्पर्थ-बादानामिकयार्थत्वेन विध्येकवाक्यत्वाभावादानर्थक्य-मिति भाइमते पूर्वपक्षः, प्रभाकरमते चार्थवादानां विध्येकवाक्यत्वात्। यतो वायुदेवताकं कमे शीध्रफल-द्मतोऽप्यनुष्ठेयमित्यादिहेतोः "वायुर्वे क्षेपिष्ठा"इत्या-द्यर्थवाद्बोधितस्यार्थस्य रक्तपटन्यायेनोत्थाप्याका-ङ्क्ष्या विधीनामपेक्षितत्वान्न निरपेक्षबोधकत्व-रूपप्रामाण्यं चोदनानामिति पूर्वपक्षः। यथा च परमते शास्त्रयोनिस्त्रे कारणवाक्यमनुमानप्राप्तकारणत्वानु-वादि, ईक्षत्यधिकरणे च सांख्यस्मृतिप्राप्तकारणत्वानुवा-दीति पूर्वपक्षः। तथेहापि स्वतःसिद्धप्रत्यगातमानुवा-द्का वेदान्ता न विचार्या इति पूर्वपक्ष इति । वेदान्ता-नामनिधगतार्थकत्वमङ्गीकृत्य त्वदीयपूर्वपक्षस्याप्यसंभव एव । कर्तृत्वभोक्तृत्वादिरहितं कर्माशेषभूतं चैतन्यं तु अस्मत्पूर्वपश्चिणा नोपेयत एव । प्रमाणिशाखामणित्वं तु वेदान्तानामधिगतार्थपरत्वेअप यथार्थज्ञानजनकत्वेनाप्यु-पपन्नम् ।

ननु त्वन्मते मीमांसारम्भात्प्रागेव वेदान्तानां प्रामाण्यं सिद्धम् । तथा हि—विष्णुना नारायणरूपेण विस्तरेण कृतं पुनर्व्यासरूपेण च संक्षिसं ब्रह्मतकोभिधानं शास्त्रम् । तच तर्कशास्त्रं मीमांसाशास्त्रस्याङ्गम् । इदं हि सर्वेषां कर्म ब्रह्मकाण्डरूपेवदानां सक्तत्र्युणपूर्णो भगवानेव मुख्यार्थ इति निर्णयाय प्रवृत्तम् । तत्त्वेतिन्नर्णया-

थीनां वेदानां तद्थीनिणीयकानां प्रत्यक्षादीनामुपक्रमादीनां श्रुतिलिङ्गादीनां च स्वरूपप्रामाण्यतद्वलावलिणीय कत्वेनैवैतस्यापेक्षितमिति तदुक्तमनुव्याख्याने—

प्रमाणन्यायमीमांसा क्रियते तर्कशास्त्रतः। मानन्यायस्तु तात्सिद्धैर्मीमांसामेयशोधनम्॥ ब्रह्म तर्के च भगवान् स एव कृतवान्प्रसुः। पश्चाशत्कोटिविस्तारान्नारायणतनौ कृतात्॥ उद्धृत्य पश्चसाहस्रं कृतवान्वाद्रायणः॥ इति।

एवं च यदि वेदान्तानामखण्डजीवस्वरूपपरत्वे मा-नान्तर्सिद्धतत्स्वरूपानुवाद्मात्रपर्यवसायित्वेन प्रामाण्यं न निर्वेहेत्तदा तन्निर्वाहाय तेषामुपक्रमादिस्वारस्यावगत-मपि तद्विषयकत्वं परिखड्य मानान्तरानधिगतसगुण-ब्रह्मविषयतैव पूर्वपक्षिणाष्यंगीकर्तव्या स्यात् । न हि सिद्धप्रामाण्यानां वेद्वाक्यानामनधिगतार्थपर्यवसान-विरोधे क्वाचिद्पि वाक्यस्वारस्यानुरोधोऽस्ति । "त्रेधा तण्डुलान् विभजेत्", "सृष्टीरूपद्धाति" "कपालेषु अपयति" इत्यादिषु तत्तत्स्वारस्योपस्थितानप्यन्यतः प्राप्तिमतोऽथीन्परित्यज्य लक्षणया प्रत्यक्षविध्यन्तरद्वारा-कल्प्यविध्यन्तरहारा वाऽनिधगत एवार्थे पर्यवसान-स्याङ्गीकृतत्वादिति चेन्न, अनवबोघात् तथा हि अज्ञात-मेयाभावात्प्रधानभूतस्य मीमांसाशास्त्रस्यानारम्भं ब्रुवता पूर्वपिक्षणैतदङ्गतकेशास्त्रानारम्भस्य सुतरां वाच्यत्वात् । न हि मेयशोधकमीमांसानैरपेक्ष्येणैतद्पेक्षितन्यायादि-समर्पकतर्कशास्त्रेणानधिगतार्थकत्वरूपं प्रामाण्यं वेदा-न्तानां सिद्धम् । किंच ब्रह्मतर्केण वेदान्तानां याथा- थ्यीदिलक्षणप्रामाण्यस्य सिद्धावि मीमांसारंभवीज-स्यानधिगतार्थेकत्वरूपप्रामाएयस्यासिद्धेः । एवं चेत्याच-युक्तम्, अस्मत्पूर्वपक्षिणा वेदान्तानामनधिगतार्थकत्व-रूपप्रामाण्यानङ्गीकारात्। सगुणे ब्रह्मणि मानाभावेन तत्परतया सार्थक्यासंभवात् । वस्तुतस्तु राब्दमात्र-तात्पर्धनिर्णयस्य ब्रह्ममीमांसाधीनत्वान्न ब्रह्मतर्केण वेदान्तानां किमपि प्रामाण्यं मीमांसारम्भात्प्राक् सिद्धम्। मीमांसाङ्गत्वं च तद्पेक्षितयात्किंचिन्न्यायादिव्युत्पाद-कत्वेनाप्युपपन्नम् । किंचानाधिगतार्थकत्वरूपप्रामाण्यं द्यज्ञातविषयवोधकेनैव वेदान्तानां प्रतिपाद्यम् । अज्ञातो विषयस्त्वनन्तगुणालयो हरिरेव। न च स ब्रह्मतर्केण बोध्यते। न वा मीमांसां विना तदुपबृंहितवेदान्तैबींध्यते। बोधने च मीमांसावैयध्यीपत्तिः। अत एव न हीत्याचिप निरस्तम् । "अयमात्मा ब्रह्म" इत्यादिवाक्यस्वारस्यानु-रोधस्यैव सिद्धप्रामाण्यानामपि वेदवाक्यानामनधि-गतार्थपर्यवसाने विरोधिनः सत्त्वात्। "त्रेधा तण्डुलान्" इत्यादिषु स्वरसोपस्थितमानान्तरप्राप्तं परित्यज्य लक्षणा-दिनाऽनधिगतार्थपर्यवसाने विरोधिनोऽसस्वात्।

ननु त्वन्मते साक्षी सर्वप्रमाणाधिकः, नित्यत्वेनाः प्रामाण्यहेतुदोषजन्यत्वाभावात् । साक्षिविषये सुख- दुःखेच्छाद्रेषाद्रौ संश्वाविषयेययोरद्श्रीनाच । दूरसंजात- जलादिज्ञानप्रामाण्यपरीक्षाधारायामन्ततो जलावगाह- नाद्प्रयुक्तसुखाद्ग्रिशहकं साक्षिणमासाच्चेव विश्रान्तेश्च । अतः साक्ष्यनुभवविरुद्धेऽर्थे श्रुतिरपि न प्रमाणम् । साक्षिणो बलवन्तं च तव ब्रह्मतके एव सिद्धम् । अतोऽत्र साक्ष्यनुभवविरुद्धं वेदान्तानां सुखदुःखादिरहित-

निर्विशेषजीवस्वरूपमात्रपरत्वमपेक्ष्य पूर्वपक्षो न युज्यते इति चेन्न अनववोधात्। तथा हि—साक्षिणा सुख-दुःखादिविशिष्टं गृह्यते, श्रुत्या च धार्ममात्रमित्यविरोध-मवलम्ब्य पूर्वपक्षप्रवृत्तेः। न हि घटवद्भूतलिमदं भूतल-मित्यनयोर्विरोधोऽस्ति। न वा वेदान्तानां दुःखादि-निखलाभावविशिष्ठजीवस्वरूपपरत्वसुपेत्यासमत्पूर्वपक्षः प्रवृत्तः। निखलाभावस्याप्रत्यक्षत्वेन पूर्वपक्षासंभवात्। वस्तुतस्तु प्रत्यक्षसिद्धविशेषातिरिक्तविशेषाभाव एव निर्विशेषपदार्थं इति नकोऽपि दोषः। ननु त्वदिष्टं प्रमाण-बलावलं ब्रह्मतके एव सिद्धम्, अतो वाक्यार्थनिणये प्रमाणानासुपक्रमादीनासुपक्रमादुपसंहारो बलीयानित्या-दिस्पस्त्वदिष्टो मतान्तराविलक्षणबलावलविभागोऽपि तत्रैव सिद्धः।

उपक्रमादिलिङ्गानां बलीयो बुत्तरोत्तरम्। श्रुत्यादौ पूर्वपूर्वे च ब्रह्मतर्कविनिर्णयात्॥

इत्यनुच्याख्यानोक्तः। त्वद्भिमतोपक्रमाद्विलावलानुसारी सर्ववेदानामर्थश्च त्वन्मते विचारात्यागेव गुरुमुखाद्वगन्तव्यः। यावच्छक्तिसकलवेदाध्ययनपूर्वकं
प्रतिवाक्यमस्यायमर्थे इति सर्वेषां वेद्वाक्यानां गुरुमुखादर्थग्रहणं अवणम्, तच्च यावद्ज्ञाननिवृक्ति सम्यगावर्तनीयम्। एवं अवणावृक्तिलब्धस्य वाक्याध्यहणस्य स्थैयार्थे न्यायविचारात्मकं युक्त्यनुसंधानं मननम्। विचारशास्त्रं च मननविधिम्लकं न अवणविधिम्लक्तिमिति
हि त्वन्मतम्, तथा च निर्विशेषनिःप्रपञ्चजीवाभेद्वाक्यानामपि सगुणसप्रपञ्चजीवभिन्नस्वाभिमत्ब्रह्मप्रत्वम-

वबोधयतां स्वगुरूणां सकाशात् बहुधावर्तितश्रवण-लब्धवाक्यार्थनिर्धारणस्तद्नुगुणप्रमाणस्वरूपतद्वलाब-लव्यवस्थापकब्रह्मविचारशास्त्रेतिकर्तव्यतर्कशास्त्राभ्या-लब्धश्रवणसंवाद्स्तद्नन्तरं तद्धेमननात्मके विचारे प्रवर्तमानः शिष्यः प्रत्यक्षादेः तर्कशास्त्राभ्यास-लन्धप्रमाणबलाबलस्याप्यनुगुणमर्थे त्यक्तवा सर्ववेदा-न्तानां निर्विदोषजीवस्वरूपमात्रमेवार्थे इति सर्वविरुद्धं कथमाराङ्केत । आराङ्काभावे वा कथं पूर्वेपक्ष इति चेद्र-च्यते; यथाश्रुतवाक्यार्थेग्रहंगरूपश्रवणेन धर्म्यज्ञाननिवृ-त्तावपि मनननिवर्तनीयायुक्तत्वादि राङ्गाप्रयुक्तनिःप्रपश्च-त्वादि कोटिकसंशयसंभवेन पूर्वपक्षसंभवात्। निर्विशे-षादिवाक्यानां सविद्येषादिपरत्वस्य गुरुभिर्विचारं विना बोधियतुमदाक्यत्वात् । विचारात्प्राक् अवणमात्रेण वाक्यार्थनिर्णयो ह्यसिद्धः। मीमांसानारम्भे तद्ङ्गब्रह्म-तर्काभ्यासस्यैवासंभवेन अवणसंवादोक्तेरयुक्तत्वात् । एतेन शिष्यस्य प्राक् अवगतार्थेन प्रतिबंधुमशक्यतयोदेतुं योग्याशङ्कीव हि वादकथारूपे शास्त्रे पूर्वपक्षो नाम अतो-ऽत्र प्राक् संजातेन अवणेनाङ्गविद्याभ्यासेन च प्रतिबन्धुं शक्या शङ्का नोदेतुमहतीति निरस्तम्।

विचारात्प्राक् श्रवणवृत्तिजन्यधर्मिज्ञानस्य निःप्रपश्च-त्वादि राङ्का विरोधित्वाभावात् । न्यायानुसन्धानरूप-मननात् प्राक् निर्णये मननवैयर्थ्यापत्तेश्च । न च संशय-साधारणज्ञानस्य साङ्गाध्ययनकाल एव संभवेन श्रवणः वैयर्थ्यम् साङ्गाध्ययनेनापि तत्त्तेहदैः पदवर्णस्वरादिना ब्रह्मापातप्रतीत्यनुद्येन तद्थे श्रवणस्यावश्यकत्वात् । तदुक्तं न्यायामृते-"न हि कर्मकाण्डादिना ब्रह्मकाण्डेऽप्य-

वान्तरकारणादिवाक्येन पद्वाक्यरूपाणां ब्रह्मधीरस्ती"ति अवणेन सर्ववेदानां वर्णस्वरपद्वाक्यरूपाणां ब्रह्मपरत्व-मापाततोऽचगतं न्यायानुसंघानरूपमनननामकविचारेण च निर्णय इति तत्त्वम्। ननु तथापि त्वत्पूर्वपक्षोऽनुपपन्नः। तथा हि सर्वेषां वेदान्तवाक्यानां निर्विशेषजीवस्वरूप-परत्वं प्रबलन्यायैः प्रतिष्ठापयच्छास्त्रमिष्यते न वा ? न चेत् प्रत्यक्षादिविरुद्धं सविशेषत्वादिविषयानेकावान्तर-वाक्यकृताम्तःकलहप्रतिरुद्धं च तेषां तत्परत्वं न सि-द्वयदिति तत्सिद्धिसापेक्षानारमभपूर्वपक्षोत्थानं न स्यात्। इष्यते चेत्तदारं भमपेश्य विषया भावेन तदनारं भः समध्येत इति व्याघातः स्यादिति चेन्न । अनारमभे हि निर्विदेशषजीवस्वरूपमात्रपरत्वं न हेतुर्येन शास्त्रारम्भा-नारंभाभ्यां व्याघातासिद्धी स्याताम् । किन्तु निर्विषयत्व-मेव तत्र हेतुः। निर्विषयत्वं तु जीवस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वात्, तद्भिन्नेश्वरे, प्रत्यचासिद्धजीवधमें च मानाभावात्। उक्तं हि न्यायसुधायां न तावद्नात्मविषयेयं जिज्ञासा तस्य तृणादिलक्तणस्य प्रत्यचादिनैव निश्चितत्वात् धर्मादि-लक्षणस्त्वनात्मा शास्त्रान्तरादिनैव निर्णीतः आत्मा तु शरीरेन्द्रियादिसंघातव्यतिरिक्तो नास्त्येव । शरीरा-यथायथं प्रत्यक्षादिभिनिंगीतं नन्वात्मा शरीराचितिरिक्तो ऽहमित्यसंदिग्धाविपर्यस्तसाक्षात्प्रती-त्यैव निश्चियते इति चेत्, तर्हि तत एव न जिज्ञास्यः।

अत एवानादितः तदीयतत्वज्ञाने विद्यमानेऽपीष्टानि-ष्टप्राप्तिपरिहारयोरद्दीनान्नासौ जिज्ञासितः कस्यचित्र-योजनस्येष्टे ईदवरविषया जिज्ञासा भविष्यतीति चेन्न तस्यैवाभावात् न चैवमीश्वराद्यिदानामानर्थक्येनाप-द्त्वप्रसंग इति वाच्यम्। तेषां कथंचिज्जीवविषय-त्वोपपत्तेः । सोऽपि हि स्वदारीरेन्द्रियादीनामीष्ट इति । एको लाघवाख्यो न्यायोऽस्मत्पूर्वपक्षिणाऽपि स्वीक्रियते। तेन प्रत्यश्चसिद्धजीवातिरिक्तचैतन्याभावसिद्धया ईश्व-राद्पिदानां यथाकथंचिज्जीव एव पर्यवसानम्। उक्तं हि न्यायसुधायाम्-"प्रतीतार्थत्वोपपत्तावप्रतीतार्थकलप-नायां गौरवप्रसंगात्" इति । प्रत्युत त्वदीयवाचस्पः तिविवरणपूर्वपक्षयोरेव व्याघातः। वाचस्पतिमते हि प्रत्यगात्मन एव ब्रह्मत्वात्तस्य चाहामिति प्रकाशमान-त्वात्तज्ज्ञानाय न शास्त्रमारंभणीयमिति पूर्वपक्षः । विव-रणमते तु प्रत्यग्ब्रह्मैक्यस्य विषयत्वेनाभिमतत्वात्प्रत्य-विरुद्धस्वभावयोरैक्यासिद्धेस्तद्विचारार्थे **ग्रह्मणो**श्च शास्त्रं नारम्भणीयमिति पूर्वपक्षः। न च प्रत्यगात्मन एव ब्रह्मत्वं प्रत्यग्ब्रह्मणोरैक्यं च शास्त्रं विना सिद्धचाति, येन व्याघातो न स्यात्।

ननु प्रत्यगातमन एव ब्रह्मतया विषयत्वं प्रत्यक् ब्रह्मणोरैक्यस्य च विषयत्वं च सिद्धान्त्यभिमतमेवान् च तयोरेकस्य सिद्धत्वेनान्यस्यासिद्धत्वेन विषयत्वासंभवः इति तौ पूर्वपक्षौ प्रवृत्तौ तत्र कुतः प्रत्यगात्मैव ब्रह्मोति वा कुतः प्रत्यग्ब्रह्मणोरैक्यमिति वा पूर्वपक्षिणं प्रति सिद्धान्तिनो हेत्वाकाङ्क्षा न भवति । सिद्धान्त्यभि-मतस्यैव तयोर्विषयत्वस्य पूर्वपक्षिणाऽन्द्ितत्वात् । ततस्तत्र विषयोपपादकशास्त्रारम्भमनपेक्ष्य तद्ना-रम्भपूर्वपक्षप्रवृत्तेने व्याघात इति चेन्न, यदि शास्त्रं प्रत्यक्षसिद्धजीवब्रह्मैक्यादिपरं स्यात्तर्द्धनारम्भणीयं स्वात्। अनारम्भणीयं तु न भवित, अत उक्तैक्यादिपरं न भवितीति हि त्वदीयपूर्वपद्धः स्वात्। तथा चापाद्य-व्यितरेकानिणयस्यापार्ति प्रति हेतुत्वेन शास्त्रारम्भः पूर्वपिक्षणोऽप्यावश्यकः। तथा चासंगत एव पूर्वपक्षः। न ह्यक्तैक्यादिप्रतिपादनायेद्मधिकरणं प्रवृक्तं येन तत्खण्ड-नाय पूर्वपद्धः प्रवर्तेत।

एतेन त्वन्मते तु निर्विशेषजीवचिन्मात्ररूपं ब्रह्मेति सिद्धान्त्यनभिमत एवार्थे विषयत्वमापाच पूर्वपत्तप्रवृत्ति-रिति तस्मिन्नर्थे सिद्धान्तिनो हेत्वाकाङ्खोद्येन तदुप-पादकशास्त्रारम्भस्य त्वत्पूर्वपक्षिणापेक्षणीयत्वाद्या-घात इति निरस्तम्, निर्विदेषजीवचिन्मात्रपरत्वबोधक-शुक्रशास्त्राभ्युपगमेन प्रेक्षावदनुपादेयत्वरूपानारम्भपूर्व-पच्च प्रवृत्तेः । किन्त्वनारम्भे विषयाभावस्यैव हेतुत्वे-नोक्तेः । निर्विदेशषजीवस्वरूपमात्रपरत्वस्य तत्र हेतु-त्वानुक्तेश्च । किं च सिद्धान्त्यनिमतमर्थे स्वीकृत्य शास्त्रानारमभपूर्वपक्षे तदुपपादनाय शास्त्रारमभोऽपेक्षित इति व्याचातश्चेत्पूर्वमीमांसाचिधकरणपूर्वपक्षेऽपि व्या-घातः स्यात्। स खल्वेवं प्रवृत्तः—अध्ययनविधिना विश्व-जिन्न्यायाद्वेदाध्ययनस्य स्वर्गार्थताऽवबोधकेनार्थज्ञानेतर-फलार्थे नीयमानानां वेदानां विषनिईरणमन्त्राणामि-वार्थविवक्षाग्राहकं प्रमाणं नास्तीति वेद्वाक्यान्यापाततो परिपूर्णानुपपन्नार्थानि लक्ष्मणानुषङ्गाध्याहारव्यवधा-रणकलपनार्थिकार्थकलपनादिभिरवइयमुपपादनीयानीत्यत्र नियामका भावादनुपपत्तिदाङ्काकतुषितं वेदार्थविचारा-त्मकं शास्त्रं नारम्भणीयमिति तत्रापि स्वाध्यायाध्य-यनस्य स्वर्गीद्यर्थत्वं सिद्धान्त्यनभिमतमेव पूर्वपश्चिणो- पपाद्यमिति तदुपपादकविश्वजिन्न्यायादिप्रतिपादकशा-स्त्रारंभापेश्वाऽस्त्येव ।

ननु धमेजिज्ञासासूत्रेऽध्ययनवाक्यमेकमेव विचार्यम् तस्य सिद्धान्त्यभिमतदृष्टफलरूपार्थज्ञानार्थत्वे वैयर्थ्य-प्रसंगात्सर्वापेक्षितस्वर्गार्थत्वं वाच्यामिति शंक्यम् पूर्वपक्ष एव किंचिन्न्यायोपपादनमिति तद्र्थं न शास्त्रारम्भा-पेक्षेति चेन्न, अध्ययनविधिद्धारा तदुपात्तानां सर्वेषामेव वाक्यानां विचार्यत्वेन शास्त्रारम्भापेज्ञावस्यकत्वात्। ननु तेषां वाक्यानामविवक्षितार्थत्वे पूर्वपक्षिणोपपाद्-मीये विषनिर्हरणादिमन्त्रवद्न्यार्थं नीयमानत्वमेक एव न्यायः। सोऽपि पूर्वपच्च एव व्युत्पाद्यितुं शक्य इति तद्र्थमिप न शास्त्रारम्भापेक्षा। न हि कियन्तमिप न्यायमप्रद्र्यं पूर्वपक्षः क्रियत इति चेन्न, अत्माकमिप जाधवाख्यन्यायेनेश्वराभावसिद्धत्या जीव एव शास्त्र-पर्यवसानेन तस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वाद्नारभ्यं शास्त्रमिति पूर्वपक्षसंभवात्।

एतेन त्वन्मते नैकमेव वेदान्तवाक्यं विषयः, तस्यैकस्य केनचिन्न्यायेन पूर्वपक्ष एव व्युत्पादितेन निर्विशेषचिन्मात्रपरत्वसिद्धाविष वाक्यान्तराणां सगुणब्रह्मपरत्वान्निवारणेन तिब्र्चारार्थं शास्त्रस्यारभ्यत्वप्रसंगात् । अतः पूर्वपिक्षणा सर्वेषामेव वेदान्तानां निर्विशेषचिन्मात्रपरत्वव्यवस्थापनेन सिद्धान्त्यभिमते सगुणब्रह्मणि प्रमाणाभावात्तिह्वचारार्थमिष शास्त्रं नारभ्यमिति वाच्यम् । त्वद्भिमतं च न सर्वेषां वेदान्तानां निर्विशेषज्ञीवन्वदिन्मात्रपरत्वे सार्वित्रिक एको न्यायोऽस्ति, उपक्रमादीनां स्रुतिलिङ्कादीनां च परस्परवाध्यवधिकभावप्रकार- शालिनां तत्र व्यवस्थापितत्वात्। न च तेषां स-वेषामेकस्मिन्नेवात्र पूर्वपक्षे व्युत्पाद्नं युक्तम्, तथा सित सर्वस्यापि शास्त्रस्यैकाधिकरण्यकल्पनाप्रसंगात्। तस्मात्तावतां न्यायानां व्युत्पाद्कमेकं शास्त्रमिहापेक्षित-मित्यत्रैव व्याघातो न धर्ममीमांसारम्भपूर्वपक्ष इति निरस्तम्। प्रत्यक्षाचप्रतीतेश्वराभावसाधकलाघवादि यत्कित्रिन्न्यायस्यास्मत्पूर्वपक्षिणाऽप्यारभ्यत्वेन तेनेश्वर-परवाक्यानां यथा कथंचित्प्रत्यक्षसिद्धजीवपरत्वोपपत्तौ शास्त्रस्यारभ्यत्वात्। वेदान्तानां निर्विशेषचिन्मात्रपरत्वे एकस्य न्यायस्यासत्त्वेऽपीश्वराभावसिद्धौ जीव एव हि

न च त्वत्पूर्वपक्षिणोऽतीन्द्रियधमीदिकमि न सिद्ध्येदिति वाच्यम्, जीवभिन्नेश्वरे "अयमात्मा ब्रह्म" इत्यादीनां विरोधिनां वाक्यानामिव धर्मबोधकवाक्ये विरोधिनोऽसत्त्वात् । प्रत्युत त्वदीये वाचस्पतिपूर्वपक्षे प्रत्यगात्मन इदानीमहमिति प्रकाशमानरूपमध्यासपिनिष्यं तिद्द न विचार्यम् । किं तु संसारद्शायामना-विभूतं निर्विशेषं तस्य तात्त्विकरूपमस्ति श्रुतिप्रसिद्धम्, तिद्वचारणाय च बहूनां निर्विशेषवाक्यानामभेदवाक्यानां चान्यपरत्वं वाच्यमिति तदुपपादकशास्त्रारमभावश्यकत्वेन व्याधातः । न चैकयैव प्रत्यक्षादिविरोधयुत्त्या तेषामन्यपरत्वकल्पनेति वाच्यम्, अखण्डार्थकाना-मैक्यादिवाक्यानां धर्मिमात्रपरत्वेन प्रत्यक्षाद्यविरोधित्वात् । न हि धर्मिमात्रप्राहकमानस्य तत्राधिकधर्मा-दिबोधकेन मानेन न बाधोऽस्ति । अत ऐक्यादि-

वाक्यानां गत्यर्थे त्वत्पूर्वपक्षिणः शास्त्रारम्भापेक्षाऽस्त्ये-वेति सुस्थो व्याघातः।

ननु स्वप्रकादास्यापि जीवस्य शास्त्रविषयत्वे च न काऽप्यनुपपत्तिः। सिद्धान्तेऽपि सत्यस्यानादे-जीवाश्रितस्य तं प्रति तदीयानन्दांदिकं ब्रह्मस्व-रूपं तद्गुणगणादिकं चावृण्वतो मायाविद्याप्रकृ-त्यादिशब्दवाच्यद्रव्यरूपस्य ज्ञानविरोधिनो भावरूप-स्याज्ञानस्य ''अनादिमायया सुप्तो यदा जीवः प्रबुध्यते" "विश्वमायानिवृत्ति"रित्यादिवाक्यसिद्धस्येष्यमाणत्वात्। अन्यथा मुक्तिसंसारयोरविशेषः स्यात्। सिद्धान्ते हि नित्यज्ञानानन्दस्वरूप एव जीवः । विकाररूपाणां घर्माणां मुक्तावभावानमुक्तौ पुरुषार्थरूपस्य नित्यानन्दप्रकादास्ये-दानीमपि सत्त्वात् । अत ईश्वरापरोक्षज्ञानेनाज्ञाननिवृत्तौ प्राक् सत एवानन्दस्य बाल्येऽपि सतः पुंस्त्वादेयींवन इव मुक्तावभिव्यक्तिः। सुषुप्त्यादौ तत्सत्त्वेऽपि काम-कर्मादिवृत्त्यभावादभिव्याक्तिः। तस्यानादित्वेन स्वोपा-द्रानगतोत्तरावस्थारूपनिवृत्त्यसंभवेऽपि प्रमाणसिद्ध-निवर्तकोपनिपातबलात् स्वरूपप्रध्वंसरूपा निवृत्तिरिति सर्वोऽप्ययमर्थः पुंस्त्वाद्यधिकरणे स्थितः। अनिर्वचनीय-त्वादिकं परं तस्य नेष्यते । तथा च यस्त्वया संसार-द्शायां प्रकाशमानस्यैच जीवस्य स्वरूपभूत आनन्द्स्त-दानीमावृत इष्यते, स एव श्रुतीनां जीवपरत्वपक्षेऽन-धिगतो विषय इति न तस्मिन् पक्षे विषयाभावसिद्धि-रिति चेन्न, नाहं पूर्णानन्द इति पूर्णानन्दत्वाभावग्राहक-प्रत्यक्षेणायोग्यतानिर्णयादागमेन जीवे पूर्णानन्दत्वादिकस्य बोधयितुमशक्यत्वात् । यदीश्वराचिन्त्यशक्त्याऽनाः

वृतस्यापि जीवस्यावृतत्वं सिद्धान्तिनोपेयते। तदीश्वर-स्यैव लाघवादिना पूर्वपिक्षणा निराकृतत्वात्। प्रकाश-मानस्यावरणासंभवाच। सुषुप्ताविष सुखरूपत्वमेवानु-भूयते न तु पूर्णानन्दत्वादिकमिष पुंस्त्वाद्यधिकरणोक्त-न्यायादिकमाच्छाद्य पूर्वपक्षोद्यात्। न हि सिद्धान्तीयाः सर्वे न्यायाः पूर्वपिक्षणारभ्यन्ते। तथात्वे हि कुत्रापि शास्त्रे पूर्वपक्षोद्यो न स्यात्।

ननु जीवतदानन्दयोरभेदेऽपि गुणगुणिभावानिर्वाह-कस्य भेद्प्रतिनिधेर्विद्येषस्य सत्त्वात्स्वप्रकाद्याजीवस्व-रूपानावरणेऽप्यानन्दस्यावरणं युक्तम् । अखण्डजीव-पक्षे जीवतदानन्दयोर्विशेषाभावादयुक्तमित्यशुद्धम् । अखण्डपक्षे आविद्यामहिम्ना प्रकाशमानस्यैवापकाशो-पपत्तेः। सा ह्यघटघटनापटीयसी ब्रह्मदाक्तिः, तस्या-स्तादृशो महिमा नेष्यते चेत्सविशेषाभेद्पक्षेऽप्ययं विरोधो दुष्परिहरः । न हि विदेशोऽस्तीत्येतावता तत्प्रकाशस्याविद्यावरणेन किंचिद्पनीयते । घटस्य कुड्यावरणेन तत्संनिकर्षपतिबन्धवत्पदशौकल्यस्य महा-रजनावरणेन तज्ज्ञानप्रतिबन्धवच्चात्रानन्द्स्य संनिकृष्ट-त्वप्रतिबन्धस्य तत्प्रकाशोत्पत्तिप्रतिबन्धस्य च वक्तुमः शक्यत्वात् । नित्यस्य जीवचैतन्यस्यैव तत्प्रकाशतया तदुत्पत्तेस्तत्कारणेन्द्रियसंनिकषस्य चानपेक्षणात्। छत्रा-चावरणेनालोकस्य विषयसम्बन्धजीवचैतन्यस्यानन्द-संबन्धप्रतिबन्धस्यापि वक्तुमशक्यत्वाच तयोविषय-विषयिभावसंबन्धस्यागन्तुकस्यासत्त्वात् स्वरूपाभिन्न-धर्मत्वात् । न चानन्दजीवचैतन्ययोर्विषयविषयीभावः सदा शक्तयाऽत्मना स्थितोऽपि मुक्तौ व्यक्तात्मतापद्यत

इति तदानीमेवानन्दप्रकाशो न प्रागिति वाच्यम्। व्यक्तेरपि नित्यत्वाभ्युपगमे मुक्तौ जीवस्य सविकारत्वा-पत्तेर्नित्यानित्ययोः शक्तिव्यक्तयोभेदप्रसंगाचेति—

"न विशेषात्मता चेयमनित्या शाक्तिरूपता।

सैव यत्सविशेषा स्यादिशेषोऽन्यो न चाप्ययम्।" इत्यनुव्याख्याने व्यक्तेः शक्तयभिन्नत्वेनानित्यत्वनिषेधाच इदानीमप्यानन्दप्रकाशप्रयुक्तस्य स्वात्मनि भवाच। तस्मात्त्वद्रीत्या लोकानुभवेन जीवानन्दे प्रकाश-मान एवाप्रकाशत्वं वाच्यम्। तचाविद्यामहिम्नैवोपपाद-नीयम् । तथैवोपपादितं च सुधायाम्—"अतः परमेश्वर एव सत्त्वादिगुणमय्याविद्याविरोधित्वेनाविद्ययास्वाधीन-प्रकृत्याख्ययाऽचिन्त्ययाऽद्भुतया स्वशक्तया जीवस्य स्वप्रकाशमपि स्वरूपचैतन्यमाच्छाद्यतीति युक्तम्"इति । तत्र विशेषोऽकिंचित्कर इति चेन्न, विशेषो हि वस्तु-स्वभावरूपः, अतो न तेनाविद्याया त्राविद्यया वा तस्या-न्यथासिद्धिः। अविद्या च सिद्धान्ते स्वीक्रियत एव। तामादाय त्वयाऽस्मत्पूर्वपक्षो दूष्यते, सिद्धान्तो वा ? नाद्यः, प्रत्यच्त्रगृहीतातिरिक्तधर्मान् लाघवाद्नङ्गीकुर्वता-**ःसमत्पूर्वपश्चिणा जीवे आवरणनिरासात्। सिद्धान्त-**न्यायानामनाच्छाद्ने कुत्रापि पूर्वपक्षासंभवाच । अस्म-त्सिद्धान्तयुत्त्या पूर्वपच्खण्डनस्य त्वया वक्तुमनहत्वाच । जीवभिन्नमीश्वरमनङ्गीकुवीणमस्मत्पूर्वेपक्षिणं प्रति प्रका-शमानेऽपीश्वराचिन्त्यशक्तयावरणोक्तेमीहमूलकत्वाच नान्त्यः, सिद्धान्तोपपत्तेर्वक्ष्यमाणत्वात्।

यत्तु जीवस्य ब्रह्मणः सकाशान्मुख्यो भेदः सन्निष ब्रह्मद्शेनं यदा निरोद्धुं न शक्नोति तदा जीवस्य स्वानन्दादिशोषो भेदप्रतिनिधिः तद्दरीनं निरोद्धुं न शक्नोतीति किं वाच्यम् ? न चाव्यक्तस्वभावत्वादुब्रह्मः णस्तद्प्रकाशोपपत्तिरिति वाच्यम्, तथा सति ब्रह्मणः प्रकाशप्रसत्त्वयभावेन जीवाश्रितमज्ञानं ब्रह्मतद्वर्भविषय-मानन्दपारतन्त्र्यादिस्वधमेविषयं चेति कल्पनावैयर्ध्यप्रसं-गात् । उपासनान्तरभावेऽप्यप्रकाशापातेन मोक्षशास्त्र-वैयर्ध्यप्रसंगाच । न चाव्यक्तस्वभावमपि ब्रह्मोपासनया प्रसन्नं सत् खदात्त्यैवापरोक्षीभवति । तचापरोक्षज्ञान-मन्तःकरणवृत्तिरूपमिति तेनैव मोक्षः, अतः स्वरूप-चैतन्यस्य कदाचिद्पि ब्रह्म न विषय इति वाच्यम्, त्वया तदेव मे"यः पुत्रात्स यो वित्तात्"इति श्रुत्या ब्रह्म परमप्रेमास्पद्तयोक्तमिति मुक्तौ स्वरूपानन्दानु-भववत्तद्नुभवस्यापि पुरुषार्थतयाङ्गीकारात्। मुक्तौ माहात्म्यग्रहणपूर्वकस्तेहरूपाया भक्तेरूपासनायाश्च त्वयाङ्गीकृतत्वाच । तस्मान्मुक्तौ स्वरूपचैतन्यातिरिक्त-ज्ञानाभावात्स्वरूपचैतन्यस्य च तदानीमागन्तुकविष-विषयीभावासंभवादनादिकालमारभ्येव ब्रह्मणस्तद्गुण-गणस्य च मुक्तियोग्यानां स्वरूपचैतन्यप्रकाशनं वक्तव्य-मेव। स्वीकृतं च तथा त्वया "स्थानविद्रोषात्प्रकाद्या-दिवत्"इति सूत्रे । तत्र हि चतुर्भुखादिजीवानन्दानां ब्रह्मानन्दप्रतिबिम्बत्वेऽपि बिम्बावैचित्र्याद्वैचित्र्यानुप-पत्तिमादाङ्कत्य तत्तज्जीवगतानादिभक्तयादिगुणवैचित्र्या-त्तदानन्दानामनादिवैचित्र्यमुपंपचते इत्युक्तम् । उदाहृतं च त्वया-

> ऐश्वर्योत्परमाद्रिष्णोर्भक्तयादीनामनादितः । ब्रह्मादीनां सूपपन्ना ह्यानन्दादेविचित्रता ॥ इति ।

युक्तं चातीतानागतपदार्थीनां तक्तत्कालानाम-व्याकृताकाशस्य तदंशानां व्यवहितानां प्राच्यादीनां दिशां मनसः परमाणूनां तद्न्वयपरंपराणां च साक्षि-प्रत्यक्षविषयत्वमङ्गीकुर्वतः तव ब्रह्मणस्तद्विषयत्वं न्याय्यम् । एवं ब्रह्मणस्तद्गुणानां च प्रकाशमानत्वेऽपि त्वयाऽस्य शास्त्रस्य निर्विषयत्वनिरासायाप्रकाशमान-त्वमप्यविद्यामहिम्नैवोपपादनीयम्, तथैवोपपादितं च सुधायाम्—

''यद्यपि जीवचैतन्यं ब्रह्मस्वधमेप्रकाशात्मकं परमेरवराचिन्त्याद्भुतशक्तयुपबृंहिताविद्याव-शान्न तथा संसारे प्रकाशयतीति तत्तुच्छम्, ईइवरतद्धर्भ-स्वपूर्णीनन्दत्वादिविषयकज्ञानरूपो हि जीवः संसार-द्शायां न तत् प्रकाशयति संबन्धाभावात्। न हि स्वासंबद्धं ज्ञानं प्रकाशयति । न च स्वरूपातिरिक्तो विषयतादिसम्बंधी नास्त्येवेति वाच्यम्, नियमोपगृही-तवेदान्तश्रवणमनननिद्ध्यासनादिजन्यस्वयोग्याद्योष -भगवद्विशेषविषयकापरोत्तान्तः करणवृत्तिप्रागभावध्वं -सस्यैव वृत्तितदुध्वंसान्यतररूपस्येइवरतद्धर्मजीवरूपज्ञा-नयोः संबन्धत्वस्वीकारात् । उक्तप्रागभावध्वंस एव हि नित्यस्येश्वरज्ञानादि्वशेषस्य जीवपूर्णानन्दाच्छाद्कावि-चानिवर्तकस्येइवरमहाप्रसादस्य जीवे सम्बन्धः । ईश्वर-महाप्रसादेनैव जीवपूर्णीनन्दत्वाच्छाद्काविद्यानिवृत्तिः। सैव च जीवपूर्णामन्दत्वस्वरूपभूतज्ञानयोः सम्बन्धः यथा मायिनां वृत्तिश्चिदुपरागार्थेति मते व्यापकस्यापि चैत-न्यस्य वृत्तिद्वारैव सम्बन्धः, यथा च तार्किकाणां सर्व-गतस्य गोत्वादेः सास्नादिमत्येव सम्बन्धो न केशरादि-

मद्यक्तौ तथाऽस्माकमि जीवस्वरूपज्ञानस्येरवरप्रसाद्-स्य चेरवरे जीवे चोक्तवृत्तिप्रागभावध्वंसाद्रिव सम्बन्ध-घटकः सम्बन्ध एव वास्तुः ईरवरमहाप्रसाद एव जीवस्य मोक्षे हेतुः। "यमेवैष वृणुते तेन लभ्यः" इत्यादिश्रुतेः।

"मत्प्रसादादवाष्नोति शाइवतं पद्मन्ययम् । तस्मिन्प्रसन्ने किमिहास्त्यलभ्यं धर्मार्थकामैरलमल्पकास्ते । समाश्रितादुब्बस्नतरोरनन्तान्निःश्रेयसं पक्वफलं प्रयात ॥

एवं ज्ञातोहि भगवाननादिः पुरुषोत्तमः। प्रसीदत्यच्युतस्तस्मिन् प्रसन्ने क्षेत्रासंक्षयः॥"

इत्यादिस्मृतेश्च न च "दृष्टैव तं मुच्यते" इत्यादि-श्रुत्या ज्ञानस्यैव मोचकत्वमिति वाच्यम्, दण्डेनैव घटः, शंखः पाण्डुर एवेत्यादिवदेवकारेण मोक्षे ज्ञाना-योगव्यवच्छेदबोधनात् । न च तावता प्रसादस्याहेतु-त्वम्, ''व्रीहिभिर्घजेत''इत्यादौ पुरोडाशद्वारा व्रीहीणा-मिव प्रसादद्वारा ज्ञानस्यापि मोक्षहेतुत्वोपपत्तेः । तादंश-ज्ञानं तु विचारादिति कर्तव्यः शास्त्रविचार इत्यस्म-त्सिद्धान्तः । प्रागस्फुरन्तोऽपि षड्जादयो गान्धवशास्त्र-वासितश्रवणे स्फुरान्ति यथा तथा श्रव्यक्तस्वभावो भगवान् स्नेहपूर्वकश्रवणमनननिद्ध्यासादिना वासिते मनसि प्रसन्नः सन्नपरोक्षो भवति। "आत्मा वाऽरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निद्ध्यासितव्यः" "मनसैवानुद्रष्टव्यं दृइयते त्वग्रया बुद्धया"इत्यादिश्चतेः। "यन्मनसा न मनुते''इत्यादिश्रुतिस्त्वसंस्कृतमनोऽभिप्राया । अतो न मोत्त्रशास्त्रवैयर्ध्यम् । सुखस्वरूपजीवस्य सदा भानेऽपि तन्निष्ठपूर्णत्वम् शास्त्राविचारप्रयोज्यभगवदापरोक्ष्यहेतुक-प्रसादजन्याविद्याध्वंसे सत्येव भासते। ततः पूर्व

स्वरूपभूतज्ञानस्य तत्संबन्धाभावात्। पूर्णत्वं च स्व-प्रयोजकाविद्यावत्त्वसम्बन्धाविद्यन्नप्रातियोगिताकसमाना-धिकरणदुःखप्रागभावासमानकालीनदुःखत्वावचिद्रन्ना— भाववत्त्वम् । अत एव स्वरूपचैतन्यस्य च तदानीमा-गन्तुकविषयविषयिभावाभावादित्यादिप्रलापोऽपि नि-रस्तः । स्वीकृतं चेत्यादिकं शोभते । ब्रह्मादिजीवा-नम्दानामीश्वरानन्द्प्रतिविम्बत्वं हि तद्घीनत्वे साति तत्सदृशत्वम् । वैचित्र्यमपि तस्य स्वरूपत एव । स्वस्व-योग्यतानुसारेण साधनसम्पत्तिस्तया तारताम्येनैव स्वयोग्यादोषभगवद्विदेशवापरोक्ष्यम्, तेन च तारतम्येनैव जीवेषु हरिप्रसादसम्बन्धस्तेन स्वभावतस्तारतम्ययुक्तानां जीवानन्दानामाविभीवः । श्रनादिरपि स्वरूपाभूता भक्तिरुक्तान्तःकरणवृत्त्यैव आविभवति । बाह्यतत्त्रिः न्द्रियहीनानामपि दिक्कालादिब्यवहारेण दिक्कालादेः सदा साक्षिवेचत्वेऽपीश्वरस्य संसारद्शायां साक्षिवेचत्वे मानाभावः । अन्यथा तत्र विप्रतिपत्तिने स्यात्। त्रविद्ययेव जीवस्य स्वपूर्णत्वादिधर्मेश्वरतद्धर्मेषु सम्बन्ध-विघटकतया संसारदशायामप्रकाशोत्पत्तावपीश्वराचिन्त्य-शक्तयुपबृंहितेत्युक्तिस्त्वविद्यादिबन्धस्येशाधीनत्वसूचना-यैव। एतेन परमते सविशेषानन्दस्येवात्यन्तभिन्नस्य ब्रह्मण इव चात्यन्ताभिन्नस्याखण्डानन्दस्य प्रकाशमान-स्याप्यप्रकादामानत्वमविद्यामहिम्नैव ममास्त्विति निर-स्तम् । प्रकाशमाने आवरणस्यास्माभिरनङ्गीकारात्। भगवत्प्रसाद्रहितस्य स्वरूपज्ञानस्याविद्याऽविरोधि-त्वाच । न च मन्मतेऽपि वेदान्तजन्यवृत्तिरेवाज्ञानविरो-धिनी । सा चेदानीं नास्तीति वाच्यम्, तस्याप्यधिष्ठा-

नापरोक्षत्वेनैव त्वयाज्ञानादिविरोधित्वस्य स्वीकार्य-त्वात् । ब्रह्मणः सर्वप्रत्ययवेद्यत्वमङ्गीकुवतस्ते अधिष्ठान-ज्ञानस्य सदैव सत्त्वात् । वेदान्तजन्यज्ञानत्वेन निवर्तक-त्वाङ्गीकारे द्वेषादिनिवर्धेच्छादिवद्धन्धस्य सत्यत्वापत्तेः, दृष्टान्तासिद्धेश्च । न हि शुक्तिरूप्यादिकं तद्धेत्वज्ञानं वा वेदान्तजन्यवृत्तिनिवर्यम् । न च वेदान्तजन्य-वृत्तेविशिष्टावगाहिन्या भ्रमरूपत्वेन नाज्ञानादिनिवर्त-कत्वम्, भ्रमस्याप्याधिष्ठानांशेऽज्ञानविरोधित्वात् । न च ब्रह्मान्याविषयकं ब्रह्मज्ञानं तद्ज्ञाननिवर्तक-मिति वाच्यम्, घटपटज्ञानेन घटाज्ञानस्य द्णिडपुरुषज्ञानेन पुरुषाज्ञानस्य च निवृत्त्यनापत्तेः (निवर्तकत्वानापत्तेः)।

ननु त्वदुक्तोऽर्थः क इति न जानामि दूरे जलमिव भासमानं किमिति न जानामीति प्रत्यच्तः शब्दतश्चाव-गतमप्यर्थे साकल्येनान्य तन्नैव प्रश्नो ज्ञानानुभवश्च दृश्यते । त्रतो बाह्येऽपि विषये प्रकाशमानस्याप्रकाशमा-नत्वं प्रसिद्धमेवेति चेन्न, न जानामीत्यहमर्थनिष्ठतया प्रतीयमानस्य त्वन्मतेऽनादिभावरूपाज्ञानत्वासम्भवाद-हमर्थस्याज्ञानकल्पितत्वात् । साक्ष्यवेये सुखदुःखा-ज्ञानादौ प्रातीतिके च भावरूपाज्ञानाभावेन सुखादिकं न जानामि शुक्तिरूप्यं न जानामीत्यादेजीनाभाव-विषयत्वे त्वदुक्तमर्थे न जानामीत्यादेरपि तथात्वाच । अतः सामान्यतोऽज्ञातस्यापि विशेषत एवाज्ञानप्रशादि-विषयत्वं वाच्यम् । त्रन्वयव्यतिरेकाभ्यां विशेषप्रशे सामान्यज्ञानमेव तन्त्रम् । विशेषाज्ञानानुभवे च सामा-न्यमेवावच्छेदकम् । न च सामान्यविशेषभावस्य व्या-ष्यव्यापकभावातिरिक्तस्याभावेनाज्ञातधूमस्यापि ज्ञात- विह्नस्य घूमप्रश्नप्रसङ्गो घूमाज्ञानस्य विह्नं न जानामीति वह्नथवच्छेदेनानुभवप्रसंगश्चेति वाच्यम्, स्वरूपेणैवेतर-व्यावर्तकयोपरञ्जकतया वोपस्थितयोर्वस्तुतोऽव्याप्यव्या-पक्योः सामान्यविद्योषत्वात्। विह्नघूमयोस्तु विह्नत्व-घूमत्वेनोपस्थितत्वेन सामान्यादिव्यवहाराभावात्। न च न हि घटवान् प्रमेयवानित्यत्र घटप्रमेययोः, घटत्ववान् प्रमेयत्ववानित्यत्र घटत्वप्रमेयत्वयोश्च सामान्यविद्योष-भावोऽस्ति।

नन्वनुमितिहेतुज्ञानविषयव्याप्तिप्रश्नाद्स्थले विद्याः व्याप्यादिकं ष्य त्वद्भिमतसकलविशेषणविशिष्टं जानत एव प्रश्नार्थे तद्प्रकाशस्त्वयाऽवश्यं वाच्यः, श्रन्यथा प्रष्टुस्तद्वगमाभावे तस्य प्राक्तनवह्रथाद्यनु-मानविलोपः स्यात्तद्वगमं विनापि तदा तस्यानुमित्य-ङ्गीकारे तत्रैव व्यभिचारेण त्वद्भिमतव्याप्तिज्ञानस्या-नुमितिकरणत्वं न स्यादिति चेन्न, अशेषं जानतः प्रश्न-स्यालीकत्वात् । लक्ष्यविशेषनिष्ठतया व्याप्त्यादिकं जानतोऽपि लक्ष्यान्तरानिष्ठत्वस्यैवाज्ञातस्य हि प्रश्नविषय-त्वं यन्निष्ठतया सकलविदेषणविद्यिष्टं व्याप्त्यादिकं गृह्णाति । तत्र प्रश्नस्थालीकत्वाच्च । एवं दूरे जलमि-वाभासमानं किमिति न जानामीत्यत्रापि न ज्ञातस्या-ज्ञानविषयत्वं पुरोवर्तिनि जलस्वरूपे भासमाने हिनाज्ञा-नप्रदनादिकं तात्रिष्ठफेनबुद्बुद्तरंगाचसाधारणधर्माज्ञानेन प्रदनाद्यपपतिः। एतेनास्मिन् ज्योतिर्भण्डले कश्चन्द्र इत्यादिश्चक्षुषा चन्द्रमण्डलादिकं पश्यत एव प्रद्नोऽपि चत्तुर्गम्यचन्द्रत्वधर्मस्योपदेशात् प्राक्चन्द्रनिष्ठत्वेना-ज्ञानात् । किं चास्मन्मते अज्ञानस्य सत्यत्वात्तेनेशतद्ध-

र्मजीवपूर्णानन्द्त्वाभानं जीवस्य युक्तम्। त्वन्मते ज्ञानस्य मृषात्वान्न युक्तम्। न चापवरके प्रविद्याता पुंसा तदानीं किएतस्य तमसस्तद्प्रकाद्योपपाद्कत्वं दृष्टमिति वाच्यम्, विद्युद्याद्तेजसेव सौरादितेजसा चज्जुषः प्रतिहतत्वात्पुनः समाधानात्प्रागप्रकाद्योपपत्त्या मृषान्धकारे मानाभावात्। न हि रोगाद्युपहृतचक्षुषा रूपाद्यद्याने किएतोऽन्धकारोऽस्ति। यन्त्वेवं निर्गुणस्यानधिगतत्वेन विचार्यत्वेऽपि यदि तत्र विचिकित्सा तर्हि सगुणब्रह्याविषयतयेव त्वत्पूर्वपिक्षणा शास्त्रमारभ्यामिति, तन्न, जीवातिरिक्ते ब्रह्मणि मानाभावस्योक्तत्वात्। एवं हि जीवस्येव ब्रह्मत्वे जीवब्रह्मणोरेक्ये वा प्रत्यच्यिद्धे शास्त्रगरम्भासम्भवे जीवभिन्नानन्तगुणेश्वरविषयतया त्वत्पूर्वपिच्चणाऽपि शास्त्रमारभ्यं स्यात्।

जीवभिन्नेश्वरे मानं पूर्वपचे च नास्ति नः। अज्ञातविषयाभावान्नारभ्यं मननं ततः॥

अतोऽज्ञातविषयाभावादनारभ्यं शास्त्रमिति प्राप्ते ताद्विजिज्ञासस्य तद्ब्रह्मेति जिज्ञास्ये वस्तुनि श्रूयमाणो ब्रह्मशब्दः प्रत्यज्ञसिद्धाद्व्पगुणाज्ञीवात्पूणीनन्तगुणं विषयं बोधयति । सार्वज्ञाद्यनन्तगुणबोधकवाक्यानां जीवेऽन्वयासंभवेन तैरिष जीवभिन्नेश्वरासिद्धिः।

श्रत्र वद्नित—सर्वेषां वेदान्तानां सजातीयविजान्तीयस्वगतभेद्शून्ये निर्विदेशेषे जीवरूपे ब्रह्मणि तात्पर्ये स्वीकृत्य प्रवृत्तस्य पूर्वपक्षस्य निरासाय सर्ववेदान्तप्रति-भटत्वेन विचारविधिवाक्यगतब्रह्मद्राब्दस्त्वया स्थापितः। न चायं गुणपूर्तिनिमित्तः सन्नपि सर्वानपि वेदान्तानुप-क्रमादिन्यायनिर्णाताद्दैततात्पर्योत्प्रच्यावियतुं दाक्तः,

प्रत्युत स्वयमेव तद्गुणभूतत्वात्तद्नुगुणमेवाद्वैतवाच-भिमतात्रिविधपरिच्छेदराहित्यरूपमर्थमावेद्येत्। दर्शित-श्चायं न्यायस्त्वयाऽपि "न स्थानतोऽपि"इति सूत्रे—

तत्र हि—कार्यकारणबद्धौ ताविष्येते विश्वतैजसौ।
प्राज्ञः कारणबद्धस्तु हौ तु तुर्ये न सिध्यतः ॥
इत्यादिश्रुतिवाक्याद्विश्वतैजसप्राज्ञादिरूपस्येशस्यापि
बद्धत्वादिदोषोऽस्त्वित्याशङ्क्योक्तमनुव्याख्याने—

सर्वत्राशेषदोषोज्झपूर्णकल्याणचिद्गुणः।
तिद्वरुद्धं तु यत्तत्र मानं नैव भवेत्क्वचित्।
महातात्पर्यरोधे तु कथं तन्मानमत्र तु ॥ इति।
सुधायां चोक्तम्—सकलश्रुतिस्मृतीतिहासपुराणानां

परमेश्वरस्याद्दोषदेषिविधुरत्वे समस्तगुणपरिपूर्णत्वे चयत् महातात्पर्धे तिद्धरोधेन तद्वाक्यमत्र भगवतो दोषित्वादौ कथं मानं भवेत्? दृष्टं हि निर्णातमहावाक्यविरुद्धस्य तद्वान्तरवाक्यस्य तत्राप्रामाण्यं यथा स्वर्गप्रयोजना-गिनहोत्रपरमहावाक्यार्थविरुद्धस्य "यद्यमुष्मिन् लोके-श्रस्त वा न वा" इत्यादेस्तद्वान्तरवाक्यस्य 'महा-वाक्यं हि प्रधानमनन्यार्थत्वात्, श्रप्रधानं त्ववान्तरवाक्यं तद्थप्रतिपत्तिहेतुत्वात्' इति । तस्मादिहाद्वैतिद्दिर्शतो-पक्रमादिभिन्यायैः सर्ववेदान्तानां सगुणे ब्रह्मणि महातात्पर्ये प्रसाध्यते चेदेवं कृतपूर्वपक्षनिरासो भवेत्, न तु ब्रह्मशक्तिप्रदर्शनमात्रेणिति चेत् ?

अत्रोच्यते—सजातीयादिराहित्यपरत्वमाश्रित्य नास्माकं पूर्वपक्षः प्रवृत्तः, किन्तु लाघवादिसहकृतम् "आत्मा ब्रह्म" इत्यादिकं वाक्यमाश्रित्य । तेन जीव-भिन्नेद्वराभावे सिद्धे जीवस्य प्रत्यक्षत्वेनाजातविषया भावाच्छास्त्रानारम्भः पूर्वपक्षिणोक्तः। द्वितीयाभावादेः स्वरूपभिन्नत्वे तस्य प्रत्यक्षासिद्धत्वेन तत्परशास्त्र-स्यानारस्भोत्त्ययोगः स्वरूपाभिन्नत्वे गुणपूर्तिबोधक-ब्रह्मशब्द्स्य सर्ववेदान्तप्रतिभटत्वोक्तिर्निरर्थिकैव। न हि घर्मिमात्रबोधकमानस्य तन्निष्ठधर्मबोधकमानेन सह मात्रयाऽपि विरोघोऽस्ति । मुमुक्षुज्ञेयगुणपूर्तिवाचकब्र-ह्यादिशब्दानां गौणत्वासंभवात्। तस्मादिहेति शोभते। प्रबलतरन्यायैरेव सगुणे ब्रह्मणि समन्वयप्रतिपादनात् । किंच जीवातिरिक्ते ब्रह्मणि प्रमाणं नास्तीति प्रत्यवति-ष्टमानं पूर्वेपश्चिणं प्रति तत्र प्रमाणतयोपन्यस्तं ब्रह्मपदं तस्याज्ञातस्य ज्ञापकमुत्पित्तवाक्यस्थानीयमिति तत्प्रति-पादितं गुणपूर्णत्वविद्याष्टं तेन जीवातिरिक्ते ब्रह्मणि सिद्धे वेदान्तेषु सर्वेरिप ब्रह्मप्रकरणैस्तत्रैव वर्तितव्यमिति तत्प्र-तिपादितानि निर्गुणत्वजीवाभिन्नत्वादीन्युत्पन्नशिष्टानि अत उत्पत्तिशिष्टपाबल्यमयीद्या ब्रह्माद्पिद्स्य सर्ववे-दान्तेभ्यः प्रावल्यम्।

ननु स्यादेवं यदि "तद्बद्धा" इत्यत्रत्यं ब्रह्मपद्म-ज्ञातस्य ब्रह्मणो ज्ञापकं स्यात्; नत्वेवम्, तस्य "यतो वा इमानि" इति यदुपबन्धवलेन जगत्कारणतया सह-प्राप्तस्य धर्मिणोऽनुवादकत्वोपगमात्। ततश्च "सदेव सौम्येद्मग्र श्रासीत्" "श्रात्मा वा इद्मेक एवाग्र श्रा-सीत्" इत्यादि कारणवाक्यमेव तत्प्रापकं वक्तव्यम्। तत्र च सजातीयविजातीयस्वगतभेद्निषेधः स्वरसतः प्रतीयत इति स एवोत्पित्तिशिष्टो न तु गुणपूर्णत्व-मिति विपरीतमेव बलाबलामिति चेन्न, जिज्ञा-स्यत्वज्ञेयत्वाद्यर्थे ब्रह्मपदेन गुणपूर्तिविधानात्।

अन्यथा ''यतो वा" इत्यादिवाक्यस्य वैयध्यीपत्तेः, "यदुपबन्धवलेन" इत्युक्तिस्तु तुच्छैव, "श्रधीहि भगवो ब्रह्म" इति ब्रह्मप्रइनोत्तरस्य "यतो वा" इत्यादिबाक्यस्य यदुपबन्धेऽप्यज्ञातब्रह्मबोधकत्वावश्यकत्वेन "यदाग्नेयोऽ ष्टाकपालो भवति" इत्यादिवदुत्पत्तिशिष्टत्वात्। किंच "यतो वा" इत्यादौ विद्योद्यादिकर्तुरेव हि यत्पदेन तत्कर्तृत्वप्रसिद्धिरेव चोत्यते । न तु ब्रह्मपदार्थस्य न हि ब्रह्मपद्समभिव्याहाराभावात् । कर्तृत्वमात्रं ब्रह्मपदार्थः । किंतु गुणपूर्तिरेव । न च त्रित-यकर्तृत्वान्यथानुपपत्या गुणपूर्तिराश्लेसव्या, सार्वज्यचि-कीषीकृतिमत्त्वादेरेव तदुपपाद्कस्याच्चेपात् सजातीया-दिभेद्निषेधस्य ब्रह्माभिन्नत्वे गुण्पूर्तिबोधिबरोधाभा-वात् । भिन्नत्वे तेनैव सद्वितीयत्वापत्तेः । वेदान्तानाम-खण्डार्थकत्वहानेश्च श्रहितीयपदेनैव हितीयमात्रस्य नि-षेधकेन भेदत्रयनिषेधोपपत्तौ पदान्तरवैयथ्यीच्च, काला-दिवैतबोधकाग्रादिपद्विरोधार्च्च । अग्रे सृष्टेः प्रागिदं सर्वे सदेव निर्विकारमेवासीत्, एकं मुख्यमदितीयम-सहायम् । एवकारो मुख्यत्वासहायत्वाद्ययोगव्यच्छेद्-परः, विशेषणसंगतत्वात्; शंखः पाण्डुर एवेतिवत्, न हि विशेष्यब्रह्मसंगतोऽत्रैवकारोऽस्ति । येन पार्थ एव धनुर्धरः इतिवदन्ययोगो व्यवचिद्धयेत । किंच ब्रह्मपदं लक्ष्यार्थकमपि न लज्जणीभूतविश्वोदयादिहेतुत्ववद्व्य-क्तिपरम्, किंतु लच्चणीभूतजगत्कारणत्वादिधर्मशून्यपर-मित्यस्य व्याहतत्वेन यौगिकत्वेन प्रापकापेचाया अस-त्त्वेन भिन्नप्रकरणस्थं सदेवेत्यादिप्रापकं तत्र प्रतीतमद्वि-तीयत्वादिकं चोत्पत्तिशिष्टमित्यस्य व्याहतत्वात्।

मन्वस्तु ब्रह्मपद्मज्ञातज्ञापकम् तथापि नात्रोत्पत्ति-शिष्टन्यायावतारः उत्पत्तिशिष्टमपि हि न भूरिबाधाय प्रभवति । अत एव "अग्नीषोमीयं पशुमालभेत" इत्यु-त्विचाक्ये देवतासंबन्धेन ज्ञातं पद्योहिविष्ट्रंपद्यं वि-शास्ति हृद्यस्याग्रेऽवचती"त्यादि हृद्यादिहविष्ट्रबोधका-नेकवाक्यविरोधात्त्यक्तम्, इह "बृहंतोह्यस्मिन्गुणाः" इति श्रुत्यन्तरं सहायमस्तीति तेन पशोईविष्टेऽपि "जुष्टं देवानामिदमस्तु हव्यं" इति तदुपाकरणमन्त्रस-हायकमस्ति । तथापि बह्नवदानवाक्यविरोधात्तद्वविष्ट्वं त्यक्तं चेद्गुणपूर्णत्वमप्यनेकाद्वैतवाक्यविरोधांतिकमिति नत्याज्यमितिचेन्न, बहुतरसगुणसप्रपञ्चवाक्यान्तर्गत-स्याद्वितीयादिपदस्यैवोपांशुयाजन्यायेन विष्णवादि-वाक्यवत्पूर्वोत्तरानुसारेण व्याख्येयत्वात् । उक्तोदा-हरणे अवदानवाक्यादेव हि पशोईविष्टुंत्यक्तं न तु बहुत्वात् । वेद्त्वेनैवोभयोः प्रामाण्येन बहुत्वस्या-किञ्चित्करत्वात् । यद्यवदानबोधकमेकमेव स्यात्तथापि परम्परया सावकाशस्य पशुपदस्यार्थोद्ध-विष्टुंत्यक्तमेव स्यात्; अन्यथाऽवदानवाक्यवैय्यर्थ्यापत्तेः।

योगेऽपि यत्पद्स्य स्याद्यद्ग्ग्नेयकपालवत् । श्वतित्वतो बलीयांसः प्रणवाद्याश्च वाक्यतः ॥२४॥

किञ्च ब्रह्मपदस्य श्रुतिरूपत्वेन निर्गुणत्वादि प्रतिपाद्-कवाक्येभ्यः प्राबल्यम् । न च प्रथमोपस्थितिप्रयुक्तबला-ब्दहुत्वप्रयुक्तबलस्यैवाधिक्यं विप्रतिषिद्धधर्माणां सम-वाये भूयसां स्यात्स्वधर्मत्विमिति न्यायादिति वाच्यम्, बहुत्वस्य वैपरीत्यात् । न हि ब्रह्मपद्मात्रमेवास्मिन्नुप- न्यस्यते, किन्तु गुणानन्त्यवोधका यावन्तः शब्दास्तदे-कवाक्यतापन्नमेव ब्रह्मपदं तथात्वेनोपन्यस्यते। न च गुणबृहत्त्वस्य गुणिशब्द्पवृत्तिनिमित्तत्त्वं न युक्तम्; श्रन्यथा रूपत्वरसत्वादीनि निमित्तीकृत्य घटेऽपि रूपा-दिशब्दप्रयोग इति वाच्यम्, बृहंतो ह्यस्मिन् गुणा इत्या-दिना बृहद्गुणवत्त्वस्यैव ब्रह्मपद्प्रवृत्तिनिमित्तताया बोघ-नात् । एतेनोक्तदोषाद्ब्रह्मशब्दो न गुणबृहत्वनिमित्तः, किन्तु परब्रह्मण्यद्वैत्यभिमतत्रिविधपरिच्छेद्राहित्यनि-मित्त एव । वृहंतो ह्यस्मिन्गुणा इत्यादिकं व्यावहारिक-गुणविशिष्टसगुणब्रह्माणि कथं चित्स्तुतिपरतया नेयम्। अद्वैतिभिरपि "स्याचैकस्य ब्रह्मशब्द्वत्" इति सूत्रे ब्रह्मदाब्द्स्य निर्गुण इव सगुणेऽपि वृत्तेरङ्गीकारादिति निरस्तम् । त्रिविधपरिच्छेद्राहित्यस्य खरूपभिन्नत्वे वेदान्तानो सखण्डार्थकत्वापत्तेः। स्रभिन्नत्वे स्वरूपस्या-ज्ञानाचिष्ठानतयावान्तरवाक्येन च ज्ञानान्महावाक्य-वैय्यर्थ्यापत्तेः त्रिविधपरिच्छेदराहित्ये ब्रह्मपद्योगरूखो-रभावाच । सगुणनिर्गुणबाक्ययोव्यीवहारिकपारमार्थि-कनिषेधपरतयागतिकरणे हि ग्रहणं व्यावहारिकं अग्रहणं परिमार्थिकमिति षोडशिग्रहणाग्रहणवाक्ययोरपि गतिः स्यात्, किन्तु ।

सत्त्वादयो न सन्तीको यत्र च प्राकृता गुणाः । इत्यादिस्मृत्यनुसारान्निगुणवाक्यं प्राकृतगुणनिषेध-परम् अप्राकृतालौकिकगुणविधानपरं सगुणवाक्यम् ।

> वेदे भूरिप्रयोगाच गुणयोगाच शार्ङ्गीण । तस्मिन्नेव ब्रह्मशब्दो मुख्यवृत्तो महामुने ॥

यस्मिन्त्रयुज्यमाने तु गुणयोगः सुपुष्कलः। तत्रैव सुख्यवृत्तोऽयमन्यत्र द्युपचारतः॥

इति गारुडोाक्तिविरोधेन निर्गुणब्रह्मवृत्युक्तेस्तुच्छत्वात्।

नन्वीश्वरस्य गुणबृहत्वं नाम तद्गुणानामानन्दादीनां भूमानिरतिदायत्वरूप उत्कर्ष इति जीवब्रह्माभेदे ताददा-गुणवत्त्वं जीवे स्यात्तथैवानुभवश्च स्यात्तथा चाल्पगुण-तानुभवो न स्यात् इति हि विरोध उच्यते; स चायुक्तः, जीवानां मुक्तिसमयभोग्यानन्द्ज्ञानवला गुत्कर्षमङ्गी कृत्य त्वया तस्य संसारे किश्चित्प्रकादामानस्यापि सर्वोत्मना प्रकाशे मुक्तिसंसारयोरविशेषः स्यादिति तत्परिहारार्थ-मविद्यावरणस्योपपादितत्वेन तत एवतस्मिन्परमेश्वर-गुणपूर्तिसत्त्वेपि तद्ननुभवस्याल्पगुणत्वानुभवस्य च सम्भवात्स्वकीयमुक्तियोग्यानन्दासुत्कर्ष एव पारमेश्वर-गुणभूमेति वक्तुं शक्यत्वाच । अविद्यावरणनिवृत्तिरूप-मुक्तयनन्तरमपि हि केषाश्चिपरमेश्वरापरोक्षज्ञानानन्तरं सत्कर्माननुष्ठानविकर्मानुष्ठानदोषेण परमेश्वरेच्छावशा-त्स्वरूपानन्द्स्य किश्चिद्नाभिन्याक्तिमङ्गीकुरुषे स्तुतयेऽनु-मतिर्वेत्यधिकरणे निरूपितत्वात् । पारमेश्वरस्यचानन्दा-दिभूम्नो निरतिशयस्य रूपस्याप्यतीतत्तक्ष्मणानन्त्यवन्न्यु-नाधिक भाववद्सङ्ख्य नानाविशेषशालिनः कश्चिद्-कश्चिद्रिशेषएव मुक्तान्प्रति यथाधिकारंभासते इति विशेषान्तराणां पुरुषभेदेना नभिन्यक्तिभङ्गीकुरुष नाना-शब्दादिभेदादितिसूत्रे तथानिरूपितत्वात् पारमइवेरस्य आनन्दादिभूम्नो जीवेऽपि सत्त्वे तस्य संसारद्शायां विद्यमानेनाविद्यावरणेनाप्रकादो काऽनुपपत्तिरितिचेन्न,

निलानावृतपूर्णानन्दादिगुणकेश्वरात् वास्तवभेदेनैव संसारद्शायां जीवस्य पूर्णानन्दाचावरणोपपत्तावपि श्रुतिप्रतिपादितनित्यासंकुचितसार्वज्ञकेरवराभेदस्वीकारे गुणपूर्त्येननुभवाल्पगुणतानुभवयोरनुपपत्तेः।न ह्यस्माभिः सदाऽनावृतपूर्णानन्देश्वराभेदं जीवे स्वीकृत्य पूर्णानन्दा वरणं स्वीकियते, येन तद्दक्षित्यसर्वज्ञेद्द्वराभिन्नजीवे आवृतं सार्वेज्यमापाचेत । न च नाऽहं पूर्णानन्द इतिवन्नाहं सर्वज्ञो नाहमीइवर इलादिपतीतेरपि भ्रान्तित्वेन नेश्वर भेदसाधकत्वमिति वाच्यम्, स्वरूपभूतज्ञानस्य संसार-द्शायां पूर्णानन्दादिविषयकत्वाभावात्। न च सार्वज्ञः मपि नेदानीं सर्वविषयकम् एवं सति नाहं सर्वज्ञ इत्या-दिज्ञानस्य भ्रान्तित्वोत्तययोगात् । ईइवरज्ञानादौ भूमत्वं निरतिशयनित्यसर्वविषयकत्वादिकमेवेश्वरस्य बन्ध-मोक्षयोः शास्त्रविरुद्धत्वेन स्वीयेत्युक्तेस्तुच्छत्वात् । कर्मा-धिकारिणो दुष्कमीदिनात्रानन्दानभिव्यक्तिसंभवेऽपि नित्यनिवृत्तसर्वेकमीधिकारतया श्रुतिसिद्धस्य स्वतन्त्र-स्येदवरस्यानन्दानभिन्यक्तेरसंभवात् । ईश्वरीयविद्योषस्य तद्योग्यं जीवं प्रतिभानसामायभावेनाभानेषि निरति-शयसार्वज्ञस्य जीवे भानासंभवात्। त्रतो नाहं सर्वज्ञ इति प्रत्यक्षेणापि जीवेश्वरभेद्सिद्धिः। श्रस्त्यन्यो भूतात्मा स ए वा एषोऽभिभूतः प्राकृतैरीुणैरित्यथाभिभूतत्वात्संमुढः संमूढत्वादातमस्थं प्रभुम् । भगवन्तंकारियतारं नापश्य-दिति मैत्रायणीयश्रुतिविरोधापत्तेश्च । न चेयं भेदश्रुति-रनुवादिका, प्रत्यचस्य वर्तमानमात्रग्राहित्वेन श्रुत्या

न त्वेवाहं जातु नासं न त्वं नेमे जनाधिपाः। न चैव न भविष्यामः सर्वे वयमतः परम् इत्यादिस्मृत्युपबृंहितया त्रैकालिकभेद् बोधनेनाननुवाद्-कत्वात्। नन्वल्पगुणबहुगुणत्वरूपविरुद्धधमसमावेशेन जीवेश्वरभेद्सिद्धिरिति त्वया वक्तुं न युक्तम्, त्वन्मते भगवत एकत्वानेकत्वशरीरित्वाशरीरित्वावयवत्वाव-यवित्वादिविरुद्धानेकधमसमावेशस्वीकारेण तद्धद्यस्ण रप्यचिन्त्येश्वरशक्त्या समावेशोपपत्या विरुद्धधर्मण भेदासिद्धेरिति चेन्न, अवतार्यवतारादिनैकत्वानेकत्व-योरप्राकृतशरीरप्राकृतशरीराभावयोरवयवावियनोरभेदे-नावयवित्वावयवत्वयोरेकत्र सर्वज्ञत्वासर्वज्ञत्ववद्विरुद्ध-त्वात्, श्रसार्वज्ञयवद्विरोधोपपादकैश्वयीविरोधित्वाच।

एतेन "नेह नाना" इत्यादि स्वगतभेदनिषेधश्रुति-वलादेव हरोवकत्वानेकत्वादि विरुद्धधमसमावेशाय विशेषणमङ्गीकृत्यस्वयमेकोपिपरमेर्ड्वरो विशेषवलादने-कमित्यादिकं कल्पयसि त्वंयथा, तथाजीवब्रह्मभेद-निषेधश्रुतिवलात्त्रयोविरुद्धधमे समावेशाय भेदस्थाने विशेषमङ्गीकृत्य परमेश्वर एव विशेषवलाद्विधि जीवभावेन संसरतीति किमिति न कल्पयसि ? ईश्वरभेद जीवेश्वरभेदनिषेध श्रुत्योविशेषाभावादिति निरस्तम्।

यत्र हाभेदे भेदानिषेधे बोध्यमानेन प्रबलप्रमाण-विरोधो भेद्व्यवहारश्च भवति, तत्र भेद्पतिनिधि-विरोधोऽङ्गीकियते। यत्र तु भेद्निषेधादिबोधे प्रबलमान विरोधस्तत्र भेद एव न तु विरोषः। अस्ति हि जीवभेद-निषेधादिबोधेनाहं सर्वज्ञो नाहमीर्वर इति साक्षिप्रत्यक्ष विरोधः। नतु त्वदङ्गीकृतो विरोषो व्यर्थः, ईश्वरशक्ते-रेवविरोधभञ्जकत्वेनावश्यमङ्गीकार्यत्वात्। अन्यथा जीव-

स्य स्वतन्त्रकर्तृत्वे कृतस्नप्रसक्तिनिर्वयवत्वशब्दकोपोवा स्यादिति त्वदुक्तदूषणमलग्नं स्यात्। तथा हि यदि जीवः स्वतन्त्रकर्ता स्यात्तदा तस्य सिद्धान्ते तत्स्वरू-पातिरिक्तकार्यानुसारितारतम्यवत्कृतिरूपगुणानङ्गीकारा-त्स्वयमेव प्रवृत्तिशक्तिरूपस्य तस्य तृणादानादिष्वपि कृत्स्न-शक्तया प्रवृत्तिः प्रसज्येतेत्यनुभवविरोधः। न चैक-देशेन प्रवृत्तिः, तस्य निरंशत्वात्; अन्यथा निरवय-वत्वशब्द्व्याकोपात्। न च व्यतिरेकोगन्धवदितिसूत्रेण सांशताया वक्ष्यमाणत्वेनांशानां बहुत्वेनांशविशेषै:। कार्यानुसारितारतम्येन तस्य कर्तृत्वोपपत्तिः। बहुत्वस्य भेदव्याप्तत्वेन भेद्स्यापि प्रसत्त्वयाभिन्नांशराहित्यरूप-निरवयवत्वशब्द्ब्याकोपताद्वस्थ्यात्। न च विशेष-बलेन बहुत्वोपपत्तिः । भेदेनोपपाद्नीयस्यांद्यांदिाबहुत्व-स्य चेतने विशेषेणोपपादने घटाचचेतने अपि तस्य तेनैवो-पपादनप्रसङ्गादिति दूषणान्तरं प्रद्वधे तस्माद्चिन्त्य-शक्तिरीश्वर एव परस्परविरुद्धमप्यभेद्मंशांशिकृत-बहुत्वं च चेतनेषु विशेषेणैव निमित्तेन समावेश्याभेदेन निरवयवत्वदाब्द्व्याकोपबहुत्वेन कृत्स्वप्रसक्तिं च निरा-कृत्य कार्यानुरूपं जीवेन कारयतीत्यङ्गीकार्यम् । अत्रे-रवरशिकमनपेच्य विशेषेणैवाभेदे बहुत्वयोविंरुद्धयोः समावेश समर्थने कृत्स्वप्रसत्त्वयादिदूषणंनलगेत्। तद-पेक्षायां तु सैव पर्योप्ता किं विशेषेणोति चेन्न, वस्तु-स्वभावपर्यवसन्नस्य विशेषस्य धर्मिग्राहक मानसिद्धस्ये-इवरशक्तया प्रतिच्नेपासंभवात्। न ह्यचिन्त्यशक्ति-रपीरवरः साधनान्तरमनपेक्ष्यैव किंचित्करोति कार-यति वा, वैषम्याद्यापत्तेः । साधनान्तरमनपेक्ष्यापि

सर्वे कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तु समर्थोऽपि न तत्करोति, कार्राणिकत्वात्समत्वाच । अन्यथा प्रकृत्यदृष्टाचपेक्षापि न स्यात्। न च प्रकृत्यादौ श्रुतिरिव विशेषे मानं नास्ति, ऋनुपपत्त्यादेरेच मानत्वात् । एतेनैक एव विप्णु-र्जाग्रदवस्थानियामकविश्वारुघेन रूपेण समग्रेणैवानेकत्र स्थितः । यथा नाना देशस्थितानशेषपुरुषान्प्रति सतता-भिमुखेन समग्रेण रविस्तत्तदूर्ध्व देशे स्थितः। नतु घटसंभृताम्भोवत्तत्तदक्षिस्थानस्थितस्वरूपतः दारीरतो वा भिन्नः, नापि बहुतृणाग्रप्रसारितपटवत्तत्तद्धिकरणे-व्वेकदेशेन स्थित इति त्वयाङ्गीकृतम्। तथाप्यणुरेव विष्णुः सर्वव्यापकश्च, सूक्ष्मतया दृश्यमान एव कृष्ण्स्य मुखे गर्भीकृतब्रह्माग्डत्वस्य यशोदाया दष्टस्यैकेन दाम्ना बन्धनानुभवाच । सूक्ष्म एव तदुद्रे बहूनामपि दाम्नां बन्धुमपयीप्तत्वस्य चमहत्विङ्गस्य सत्त्वात्। ''अणोरणीयान् महतो महीयान्"त्यादिश्रुतेश्चेत्यक्षरा-धिकरणे स्थापितम् । दहराधिकरणे च दहराकाशान्तः-स्थस्य परिच्छिन्नस्यैवब्रह्माकाशस्य यावान्वाअयमाका-शस्तावानिति श्रुत्यर्थेतया बहिब्रेह्माकाशवद्यासत्वं त्वयाऽङ्गीकृतम् । तत्रैव परिच्छिन्नस्य व्याप्तत्वास-म्भवमादाङ्कयाऽन्यत्राप्येषमआत्माऽन्तर्हेद्येणीयान्त्रीहेर्बो यवाद्वाञ्चामाकाद्वारयामाकतण्डुलाद्वेत्यणीयस्त्वेन अ्रुत-स्पैवान्तर्ह्वद्यस्थितस्य ब्रह्माकाशस्पैषमआत्माऽ-न्तर्हृद्येज्यायान्पृथिव्याज्यायानन्तरिक्षाज्ज्यायान् दिवो-ज्यायानेभ्यो लोकेभ्य इति सर्वतो ज्यायस्त्व-श्रवणात्तद्वदिहाप्युपपचत इत्युपपादितम् । श्रत्र सर्व-त्रापि केवलं यस्येश्वरस्य खशक्तयैवैकत्वप्रत्येकपर्या-

सानेकवृत्तित्वयोरणुत्वमहत्त्वयोश्च समावेद्य उपपाद्यः।
न विद्योषस्योपयोगोऽस्ति। विद्योषो हि तव भेद्प्रतिनिः
घिरेकस्यवानेकत्वमापाद्य धर्माधर्मावसाङ्कर्येण निवेद्यायेत्। न चात्र द्विविधेऽपि विरुद्धधर्मसमावेद्योदाहरणेनैकत्वापाद्नमस्ति। अतः एतादद्यास्थले त्वयाऽपि केवलमीश्वरशक्तिरेव निर्वाहकत्वेनाश्चिताऽतोऽन्यत्रापि सैवास्तीति
विशेषो व्यर्थः। ईद्वर एकः सन्ननेकस्तनुमानवयवोऽवयवी
चेत्यादिविरुद्धधर्मसमावेशस्यावद्यकेश्वरशक्त्ययेव निर्वाहोपपत्तेरिति निरस्तम्। उक्तोदाहरणेषु विशेषानङ्गीकारे
क्षतेरभावेऽपि मानान्तरसिद्धभेदाभावे तत्प्रतिनिध्यनङ्गीकारे च भेद्कार्यस्याकस्मिकत्वापत्तेः। न हि दृष्टसामञ्ज्यभावेऽदृष्टरूपयेश्वरशक्त्येव कार्योत्पत्तिः। सर्वत्र
दृष्टकारणापलापापत्तेः। ईश्वरशक्तिस्तु सविद्योषनिर्विशेषसाधारण्येन कार्यनिर्वाहिका।

नन्वयं विशेषो नार्थसाधकत्वेन त्वयाऽङ्गीकार्यः, किन्तु यत्र भेदाभावेऽषि भेदाधीनो व्यवहारो दृश्यते, यथा लोके 'सुगन्धि महदुत्पलं' इत्यादौ, वेदे "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे"त्यादौ च नीलगन्धादीनां ज्ञानान्द्रादीनां च धर्मिणः परस्पराच भेदाभावे ऽप्यपर्यायशब्दैकिक्तिरित्यादिस्तन्मात्रं निर्वोद्धं कल्प्यते । भेदाभावे ऽपि तत्प्रतिनिधिना विशेषेणापयीयशब्द्प्रयोगादिकं निर्वत्येतेऽतो नाऽनेकत्वैकत्वादिविरुद्धधमसमावेशरूपार्थनिर्वाहः । यदि व्यवहारस्येव भेदाधीनस्यार्थस्यापि निर्वाहकोऽयमङ्गीक्रियते तदा गुणगुणिनां घटस्य नीलन्वणीं ब्रह्मण स्थानन्द इत्यादि धमधर्मिभावव्यवहारम् लप्रतीतिगोचरसंवन्धोऽपि तद्विरोधिनि सत्यप्यभेदे

विशेषबलात्कल्प्येत सत्सु तन्तुषु पटाद्यसत्वनिर्वाहाय भेद्श्य न कल्पेत तन्तूनामवयवानां पटाद्यवयविनां चाभेदेऽपि विशेषबलादेव सत्वासत्वविकद्वधर्मसमान् वेशोपपत्तेः। न चोभयत्रेष्टापत्तिः।

अस्मत्पक्षे गुणाचाश्च तद्दन्तो हि विशेषतः। स्रमन्यत्वान्नानवस्थाभेदो नाशे भवेत्तथा॥

इत्यनुव्याख्यानविरोधात्। अत्र हि "तद्दन्तो हि विशेषतः" इत्यस्य व्याख्यानसमये 'भेद्सम्बन्धकार्य-करो हि विशेषः' इति न्यायसुधायां तद्भिपायो वर्णितः। तेन विद्योषो यथा भेदस्य प्रतिनिधिः पटः शुक्त इति सामानाधिकरण्यं भेदनिर्वाद्यं निर्वर्तयति तथा पटः ग्रुक गुणवानित्यादौ सम्बन्धप्रतिनिधिः सम्बन्धव्यवहारं निर्वतियतीति गुणगुण्यादिषु सम्बन्धानङ्गीकारः स्पष्टी-कृतः। त्रत एव समवायानिराकरणस्थलेऽपि गुणगुण्या-दीनां सम्बन्धो नास्तीति व्यवस्थापितम्, स्वाभिमत-सम्बन्धान्तरं च नोक्तम्। ब्रह्मतद्धर्मीणामभेदे धर्मधर्मि-भावो न युक्त इत्याशङ्कापरिहाराय अहिक्कण्डलाधि-करणे विशेष एव समर्थितो न तु तद्धीनः कश्चन संबंध इति चेन्न, गुणगुणिनोः समवायानङ्गीकारेण संघोगा-संभवेन च स्वरूपाभिन्नविशेषस्यैव तत्र सम्बन्धत्वात्। सति सोमे पूतीकानामिव सत्सु तन्तुषु पटासत्त्वोपपादकः भेदे सति प्रतिनिधिविशेषस्यानङ्गीकारात् । न हि संभ-वति मुख्ये प्रतिनिधिरुपादातुमुचितः । आश्रयाश्रयिभाव एव धर्मधर्मिभावात्मा गुणगुण्यादीनां सम्बन्धः। न च तस्याद्विष्ठत्वात् सम्बन्धत्वानुपपत्तिः। अस्मन्मते संयोग-स्णप्यद्विष्ठत्वात् । ननु त्वन्मते ययोरभेदस्तयोर्धर्मधर्मिन

त्वव्यवहारे सत्यपि वस्तुतः आश्रयाश्रयित्वं नोपेयते, अत एव अयं पटः एतत्तन्तुसंबद्धः एतद्शितत्वादेतद्दा-श्रितरूपवद्ति । समवायसाधकानुमानस्य तन्तुपटयोरा-श्र्याश्रयिभावासिद्धेरिति सुधायां स्वरूपासिद्धिरुक्ताः; एवं च गुणगुण्याद्गिनां विशेषाधीनसम्बन्धान्तरसिद्धि-प्रसंगोऽनिष्ट इति स्थितम्, तथा तन्तुपटाद्गिनां भेद्दा-सिद्धिप्रसंगोप्यनिष्ट एवेति चन्न, खरूपातिरिक्ताश्रया-श्रयित्वस्यैव सुधायामसिद्धेरुक्तत्वात् विशेषेणैव गुण-गुण्यादिभावनिर्वाहे तद्धीनसम्बन्धाङ्गीकारस्य निर्थक-त्वात् । प्रमाणेन भेद्सिद्धौ विशेषानङ्गीकाराच । सत्सु तन्तुषु विनद्यतां पटाद्गीनामभेद्वद्गेद्दोऽप्यस्थेव ।

स्यादेत चथा भद्साधकानां व्यपदेश भदादीनां विशेषाश्रयणेनैवान्यथासिद्धिरुक्ता। तथा सित तिसम्झसन्वस्यापि विशेषणेव निर्वाहः क्रियतां किं भदाभ्युपगमेनेति
चेन्न, विशेषस्य भद्कार्यव्यवहारमात्रानिर्वाहकत्वेनासन्त्वं
प्रत्यनिर्वाहकत्वात्। सकल भेदकार्यकारित्वं विशेषो भेद
एव न तु तत्प्रतिनिधिरित्याशङ्कासमाधानाभ्यां सुधायां
स्पष्टम्। अतो यत्र भेदः सम्बन्धश्च प्रमाणसिद्धस्तत्र
विशेषो नोपेयते। यत्र च तयोरभाव एव प्रमाणसिद्धस्तन्निर्मित्तककार्यं च जायते तत्र विशेष चपेयते।
ईश्वरं च जीवस्य न सविशेषाभेदो न वा निर्विशेषाभेदः
दुःखादिक तुषितत्वापन्तेः।

ननु दुःखादेरन्तःकरणोपादेयत्वेन जीवे दुःखाद्य-भावात्कथं तद्भिन्न ईश्वरो दुःखादिकलुषितः स्यात् ? न च वृज्ञोत्पन्नदण्डेन संयोगादिना पुरुषस्य द्णिडत्वं क्षेत्रोत्पन्नधनेन स्वस्वामित्वसंबन्धेन पुरुषस्य धनित्वं यथा, तथाऽन्तःकरणोत्पन्नदुःखेन स्वस्वामित्वसंबन्धेन जीवस्य दुःखित्वम् ईश्वरश्च तद्भिन्नः स्यात्ति दुःखी स्यादेवेति युक्तम् परमेश्वरएवान्तःकरणस्येन्द्रियवर्गस्य च खामी नान्य इति त्वयोपेयतेऽतस्तस्यैव दुःखादिकं स्यात्। ज्योतिराचिधिष्ठानं तु तद्गमननादिखिधिकरणे करणानामीश्वरस्यैव स्वामित्वमङ्गीकृतं जीवकरणस्वव्यवहारस्तथाभिमानश्च खामिनः कुठारैस्तत्प्रेरितेषु भृत्येषु छिन्दत्सु तत्तद्भृत्यकुठारत्वव्यवहारदर्शनात्परकीयेऽपि बहुकाल-संबंधिनि तदीयतोपचारदर्शनात्त्यशिमानदर्शनाचेति व्यवस्थापितत्वात्। खामिनः फलअुतोरित्यात्रेय इत्यधिकरणे मनुष्यादीनां खखेन्द्रियजन्यज्ञानकर्माखामित्व-मुर्राकृत्येव सिद्धान्तप्रदर्शनाच।

इत्थं हि तद्धिकरणं ज्ञानकमीदिफलमिन्द्रियप्रेरकदेवानामेव, तेषां हरिप्रसादलब्धतत्तदिन्द्रियजन्यज्ञानकमी
दिखामित्वात् लोके स्वामिन एव फलद्दीनाच । कमीदेः
क्षेत्रफलाद्दीनात्। "यदु किं चेमाः प्रजाः ग्रुभमाचरन्ति
देवा एव तद्याचरन्ति । यदु किंचमाः प्रजा विजानते
देवानां ह्येतद्रवति स्वामी हि फलमइनुते नास्वामी कमें
कुर्वाणः" इति प्राप्ते अयजमानानामप्यृत्विजां सत्रयागफलमिवास्वामिनामपि कर्तृणां ज्ञानकर्मफलमुपपयतेः
देवैस्तद्र्थे कमीदेः कियमाणत्वात् । यथा च गुरुणा
शिष्यार्थमेव कियमाणस्य व्याख्यानस्य फलं गुरोरेव,
शिष्याणां त्वल्पम् । यथा राज्ञा प्रजार्थे कियमाणस्य
तत्पालनस्य राज्ञ एव प्रजावतो मुख्यं फलम्,
प्रजानां तु तत्सहकारित्वमात्रत्वादल्पम् । अल्पफलत्वादेव प्रजानामफलत्वश्रुतिरिति चेन्न, श्राविद्यासहकृत-

स्वामित्वस्यैवाहं दुःखीत्यादिप्रतीतिनियामकत्वेना-विद्यावतो जीवस्यैवाहं दुःखीत्यनुभव इति सिद्धान्ते त्वत्प्रलापस्य निरर्थकत्वात् । ईश्वरस्य जीवनमुक्तस्य च दुःखादिस्वामित्वेऽप्यविद्याभावात्र दुःखाद्यनुभवः। ईश्व-रस्य देवानां च स्वामित्वेऽपि जीवस्यापि स्वामित्वमस्त्रेव अस्वामित्वोक्तिस्त्वलपस्वामित्वाभिप्रायात् । देवानां च प्रजाजानफलमाविभूतस्वसुखमेव, न तु जन्यम्, तत्सं-वन्धनियामकाविद्याया निवृत्तत्वात्। अत एव तेषां न प्रजाकमीदिनिमित्तकदुःखानुभवः। श्रविद्यास्हकृतस्वाश्र-यसंयुक्तत्वं चाऽन्तःकरणोत्पन्नस्य दुःखादेजीवं संबन्धः। तथा चेश्वरस्याविद्यावतो जी ।। भेदे स्यादेव दुःखादि-कतुषितत्वम् । न चाविद्यानिवृत्त्युत्तरमभेदः राङ्क्यः, निर्विकारस्य द्रव्यस्यान्यस्यान्यात्मत्वासंभवात् । यथा सत्रे ऋत्विजां यजमानत्वेऽपि यर्हिकचिचजमानिकया-कर्तृत्वाभावाद्यजमानता तथा स्वामिनामपि कर्तृणां मनुष्याणामस्वामिता न्याय्येति दृष्टान्तार्थे अयजमानानां फलमित्युक्तिः साधुतमा । आर्त्विज्याधिकरणे खामित्व-सामान्यं निषिध्यत इति ते भ्रमः, स्वातन्त्र्यस्यैव निषेधात् । अवणगुरुप्रदानयोः प्रधानेतिकर्तव्यतारूपयो गुँ रपदानं प्रबलं नचेतिकर्तव्यतात्वेन दौर्वरुयं यज्ञिय-हिंसायामितिकर्तव्यतायाः प्रावल्यदर्शनादित्यत्र प्रावल्य-मवर्यानुष्ठेयत्वम्। ''द्वाद्शाह वदुभयाविधंबाद्रायणोऽत'' इति सूत्रे द्वादशाहः कत्वात्मकः सत्रात्मकश्चेतिभाष्यम्। तत्र क्रतुपदमहीने लाच्चणिकम् । भूम्नः क्रतुवज्ज्यायस्त्वं तथा च दर्शयतीति सूत्रे यथा दीच्णीयोद्यनीयसवन-त्रयावभृथात्मकस्य कतोः सर्वाङ्गेष्वनुवर्तत एव साफल्य-

मन्यथा वैफल्यं ततो ज्यायस्त्वं ततश्च सर्वैः कर्तव्यत्वं तथा भूमत्वस्थापि सर्वत्रानन्दादिषु सहभावेनोपासन एवेष्टरिाद्धेः। उपास्यानन्दादिविशेषणतया भूमत्वस्याज्या-यस्त्वेऽपि सर्वोपासनामुगतत्वासुक्तं ज्यायस्त्वम्। दृद्यते हि। प्रायणीयादीनां ज्योतिष्टोमविकृतियागानुगतत्वेन ज्यायस्त्वमित्यर्थः । जिज्ञासासूत्रावयवस्याप्योंकारस्या-संहिततया पाठ उत्तरस्त्रेष्हार्थः। न चाग्रिमस्त्रेषु स्थानिनोभावादग्निस्थाने सूर्यस्यवात्रोहासंभवः। उद्यते इत्यूहस्तर्कः अनुषंगादिरिति हि तद्थः। सुघायां ज्यो-तिषां स्तोमो हि ज्योतिष्टोम इत्यत्र ज्योतिषां स्तोमो यत्रेति दोषः। वृत्तिपदार्थमात्रप्रदर्शनपरतयान्यपदार्थी-प्रदर्शनस्यादोषत्वात्। न च त्वद्ग्रन्थेषु सर्वत्रैवाऽन्य-थाभावः। काचित्कान्यथाभावे हि समाधानमुचितं न तु सावित्रिकान्यथाभावे। चन्द्रिकादौ सर्वत्र मीमांसक-मर्याद्यैव सम्परभाष्याभित्रायस्य वर्णितत्वात्। तदु-दाहृतविरोधस्य काचित्कत्वेन समाधातुमुचितत्वात्।

ननु तस्मतिमित्यन्यथाऽनुवाद्ः, यथा—
श्रङ्गीकृतत्वाद्षि तैः पदार्थानां पृथक् पृथक् ।
क्रियापदेनान्वयस्य बाक्यभेदाद्धि दूषणम् ॥
इति सत्यज्ञातादिवाक्येषु ब्रह्मानुवादेन सत्यत्वाद्यनेकविधाने बाक्यभेदः स्यादिति शङ्काम्—
पृथगेव च वाक्यत्वं पृथगेवान्वयो भवेत् ।
अवान्तरत्वाद्वाक्यानां वाक्यभेदो न दूषणम् ॥
इत्यभ्युपगमेन परिहृत्य मीमांसकमतेपीदं समानमित्यनेन श्लोकेनोच्यत इति न्यायसुधायां व्याख्यातम् ।
तैर्मीमांसकैरपि ''अरुणयैकहायन्या पिङ्गाक्ष्या गवा सांमं

क्रीणाति" इत्यादावरुणादिपदानां क्रियापदेन पृथकपृथग-न्वयस्याङ्गीकृतत्वात्तेषामपि वाक्यभेदो दृषणं प्रसज्येत। तत्रैतावदक्तव्यम् ; महावाक्यभेद् एव दूषणं न त्ववान्तर-वाक्यभेद इति तद्स्माकमपि समानमिति तत्र न प्रसिद्ध-मीमांसकमतेऽवान्तरभेदः, क्रयभावनाया आरुण्याद्यनेक-विशेषणाविशिष्टाया विधेयत्वेनैकवाक्यताया एव तैः स्वीकृतत्वादिति चेन्न, विशिष्टविधिपक्षेऽपि भामत्युक्त-रीत्या वाक्यभेदरूपदोषस्य दुवीरतया मीमांसकैरपि पृथगन्वयस्याङ्गीकृतत्वादित्युक्तेस्तैरपि तथाङ्गीकर्तव्यमि-त्येतत्परत्वात्। इत्थं हि भामलां देवताधिकरणे विशिष्ट-विधिप्रतिबन्द्या देवताविग्रहादिसिद्धिरुपपादिता, तथा सति अनिधगतविग्रहादिप्रतिपाद्कवाक्यं भिचेतेति चेत्? अथ भिन्नमेवैतद्वाक्यम् । तथा साति तात्पर्यभेदोऽपि इति चेन्न, द्वारतोऽपि तद्वगतौ तात्पर्यान्तरकल्पनाया अयो-गात्। न च यत्र यस्य न तात्पर्यं तत्र तस्याप्रामाण्यम्, तथा सति विशिष्टपरं वाक्यं विशेषणेष्वप्रमाणमिति विशिष्टपरमपि न स्यात्, विशेषणाविषयत्वात्। विशिष्ट-विषयत्वेन तु तदाक्षेपे परस्पराश्रयत्वम्, त्राक्षेपाद्विशे-षणप्रतिपत्तौ सत्यां विशिष्टविषयत्वम्, विशिष्टविषय-स्वाच तदाक्षेप इति । तस्माद्विविष्टपत्ययपरेभ्योऽपि थदेभ्यो देवताविग्रहाद्यः प्रतीयमाना असति प्रमाणान्त-राविरोधे न युक्ता अङ्गीकर्तुमिति । एतावांस्तु विशेषः— भामत्यां विशिष्ठविधिस्थले तात्पर्यभेदाभावेऽपि वाक्य-भेदादितरोऽङ्गीकारितः । सुधायां तु तात्पर्यभेदमङ्गी-कृत्यैव तद्भेदोऽङ्गीकारितः।

वस्तुतस्तु न भद्दान् प्रति वाक्यभेद् त्रापाद्यते, किन्तु

प्राभाकरान्यतिः तैरन्वयभेदे वाक्यभेदाभ्युपगमात् । यथाऽऽहुः—अन्वितपदात्मकं हि वाक्यं तच्च कथं नान्वये भिन्ने भियोतिति । अतो जीवस्यावान्तरस्वामित्वेऽपि न दोषः । किश्वान्तःकरणोत्पन्नदुःस्वादेरिवयासहकृतस्वामित्वेभि सम्बन्धः । न च जपानिष्ठलौहित्यस्य स्फटिकादा्विवान्तःकरणनिष्ठदुःस्वादेराध्यासिक एव सम्बन्धोऽस्त्वित्वाच्यम्, सोपाधिकाध्यासत्वे जपास्फटिकयोजौहित्यस्य स्पेपाधिकाध्यासत्वे जपास्फटिकयोजौहित्यस्येवात्ममनसोक्षभयत्र युगपद्दुःस्वादिप्रतीत्यापन्तः । निरुपाधिकाध्यासस्य ज्ञाताज्ञातविभागहीने निर्विशेषेऽसं भवात् । सामान्यतो ज्ञातत्वे सत्यज्ञातिवशेषचत्त्वस्याधिष्ठानत्वे तन्त्रस्य निर्विशेषवादेऽसं भवाच । अत एव मिध्यात्वमाकरे दृषितम् । सुखदुःखादिग्राहिसाक्षिणो निर्दोषत्वादिना याथाध्यनियमश्च प्रतिपादितः । जीवस्य तत्स्वामित्वमीन्थरदत्तमविद्यासहकृतमित्यपकृष्टामित्येच विशेषः । अत एव सांख्याधिकरणेऽनुव्याख्याने ।

द्वैविध्येऽपि तु कामादेः कुतः स्वामित्वमात्मनः ।
साक्षाद्नुभवारूढं शक्यतेऽपोहितुं क्वचित् ॥
इति कामादिस्वामित्वस्याप्रत्याख्येयत्वसुक्त्वा तद्नन्तरश्लोके तस्यापकृष्टत्वसुक्तम् । न्यायसुधायां चास्यनतवश्यत्वरहितगवादिस्वामित्वदष्टान्तेन तस्यापकर्षः

नतु निर्विशेषवादेऽध्यासासंभवेःपि त्वन्मते दुःखा-यनुभवस्याध्यासरूपत्वमावश्यकम् । उक्तं ह्यानन्द्-मयाधिकरणे त्वद्भाष्ये ''प्रमादात्मकत्वाद्धन्यस्य विमु-क्तत्वमुच्यते'' इति संसारिणोऽपि विमुक्तत्वश्रव-णात्तद्न्यथाऽनुपपत्त्या तस्य परब्रह्मत्वसिद्धेस्तिवरोधों

समर्थितः।

भेद्व्यपदेशस्येति शङ्कानिराकरणार्थत्वेनोदाहृतं भाष्य-मवतार्घ तस्यार्थो वर्णितः । जीवस्य परब्रह्मत्वाभा-वेऽपि विमुक्तस्वोक्तिर्युज्यते, बन्धस्याज्ञानसूलस्वेनाः स्वाभाविकत्वादिति । यत्वनुद्याख्याने बन्धस्याध्या-सात्मकत्वनिरसनं तद्भिप्रायो वर्णितो न्यायसुधाः याम्—सर्वोऽपि बंघो बुद्धीन्द्रियशारीरविषयतद्धर्मलक्ष-णोऽस्माभिरप्यात्मन्यारोपित एवाङ्गीकियते । यथोक्तं भाष्यकृता "प्रमादात्मकत्वाद्वंधस्य" इति । अतः किं निवन्धनो बन्धमिथ्यात्वानिरसननिर्वन्ध इत्यादाङ्कां कृत्वा, सत्यम् बुद्धीन्द्रियविषयाः स्वरूपसन्त एवेश्वरपरवज्ञा अप्य विचादिवशादाहमीयतयाऽध्यस्यन्ते, तांश्चाहमनोऽपि विविक्तानपि विस्पष्टतयानुपलभमानस्तद्धमीन् दुःखादीन् सत्यानेवास्मत्वेन पद्यंस्तत्कृते नीचोचत्वलक्षणे विकृती सत्ये एव प्रतिपद्यन्ते इत्यादिवाक्यैः स्वमतस्थितिप्रति-पाद्नेन मायाचाद्निस्तु दुःखाद्किं स्वरूपेणापि मिथ्येति मन्यन्ते । तन्निराकरणनिषेन्धो युक्त इत्यद्वैतिमतनिरा-कार्योशनिष्कर्षेण च स्पष्टीकृतः।

यत्तु साक्षिणो याथाध्वैनियमात्र साक्षिरूपस्य दुःखि-त्वाचनु भवस्याध्यासत्वं युक्तमिति, तत्न, ईश्वरपरतन्त्रस्य जीवस्य स्वातन्त्र्यग्रहणे प्रमाणाप्रमाणज्ञानयोरप्रामाण्य-ग्रहे च तस्य याथाध्वेपरित्यागात् । यदि [मानसे द्द्रीने दोषाः स्युने वै साक्षिद्द्रीन] इति यिक्तिश्विद्वधिभचारि स्या-द्द्रीनं मानसं हि तदिति चानुव्याख्यानद्द्रीनात्स्वातन्त्र्या-दिग्रहणं मनोवृत्तिरूपं न तु साज्ञिरूपमितीष्यते, तदा दुःखित्वाचनु भवोऽपि त्वतिसद्धान्तसिद्धाध्यासत्वनिर्वा-हाय मनोवृत्तिरूप एव । यदि चैवं सित दुःखाचंद्रोऽपि मनोवृत्तिविषयतेव स्यात्, -दुःखित्वाचनुभवव्यतिरेकेण दुःखादिमात्राविषयानुभवाभावात्। ततश्च दुःखादेः साक्षि-विषयत्वं न सिद्धयेदित्याशयः तदा दुःखित्वाचन्-भवरूपसाक्षिणः श्रात्मीयत्वांशेऽध्यासरूपत्वं स्वीकार्यम् त्वयाऽपि सर्वेषां साद्ध्यनुभवानां याथाध्येनियमो नेष्यते। असुराणां साक्षिणो यथार्थत्वाभावस्य मनुष्याणां सा-क्षिणो मिश्रत्वस्य चाङ्गीकारात्। एवं त्वित्सिद्धान्तिना तेषां सुनिश्चितेऽध्यासरूपत्वे यद्न्यत्र प्रपश्चमिध्यात्व-निराकरणप्रस्तावे—

'सत्यत्वं गगनादेश्च साक्षिप्रत्यक्षसाधितम्। साक्षिसिद्धस्य न कापि वाध्यत्वं तद्दोषतः॥ इत्यादि साचिणो याथाध्येकथनम्, यच सांख्यमतदृषण-प्रस्तावे कामादिस्वामित्वकथनं तत्र न त्वयाभिनिवेष्ट-च्यम्। किन्तु परमतदृषणलोभेन दुराग्रहकृतमौक्ष्येन वा स्वसिद्धान्तविरुद्धभाषिणः स्वीया इत्येव शोचनीयाः।

याननुस्तत्याधुनिका अपि त्वदीयाः परमतसिद्धा-विद्यादृषणादिप्रस्तावेष्वनादिभावस्य निवर्धत्वमयुक्त-मित्यादिस्वसिद्धान्तविरुद्धमेव जल्पन्ति त्वन्मतेऽनादि-भावरूपमज्ञानं ज्ञाननिवर्त्यं च तथा च परमेश्वरस्याप्य-ध्यस्तदुःखित्वादिरूपजीवत्वं युक्तमिति ।

श्रत्रोच्यते-जीवे दुःखित्वाचारोपः सोपाधिको निक-पाधिको वा ? नाचः, लौहित्यस्य पुष्पस्फिटिकयोरिव जीवमनसोकभयत्र प्रतीत्यापत्तेः । नान्त्यः, शास्त्रीय-निर्दुःखित्वादिज्ञानेन सचो निवृत्त्यापत्तेः । जीवे दुःखि-त्वादिधीस्त्वविद्यासहकृतस्वामित्वादिसम्बन्धेन प्रमैव । दुःखादौ पारतन्त्र्याभावस्वातन्त्र्ययोर्भ्रमः शास्त्रीयपारत- E Ad

न्त्रयज्ञानान्निवर्षेत एव । वाध एव हि भ्रमत्वे मानम्। न हि दु:खादौ विद्यमाने उपदेशसहस्रेणापि 'नाहं दु:खीं' 'मयिदुः खं नास्ति' इत्यादिधी भैवति । शास्त्रीयोक्तपार-तन्त्रयविषयकयार्दिकचिज्ज्ञानप्रागभावनाश एव हि साक्षि-दुःखादिनिष्ठपारतन्त्र्यादिषु विषयतानियामकः। साक्षिः रूपज्ञानस्य नित्यत्वेऽपि विषयत्वस्य विशेषणस्याभावेन विशिष्टस्याभावः 'शिखी ध्वस्तः' इति वदुपपद्यते । बन्धस्य प्रमादात्मकत्वोक्तिः प्रमादोऽविद्यातत्सहितस्वामि-दुःखित्वादिसंसृतिनियामकामित्याविद्यानियम्य-त्वमेव त्वाभिप्रायात् । अविद्याया दुःखित्वादिसम्बन्धघटकत्वा-देवाज्ञानमूलत्वोक्तिः। आत्मनो जीवस्य सुखमिच्छतो दुःखमनिच्छतोऽपि सुखाभावदुःखयोरेव द्र्वानेन पर-तन्त्रतया विविक्तानसुप्रसिद्धानिप विस्पष्टमसंभावनादि-रहितमनुपलभमानस्तान् धर्मानात्मीयत्वेन पश्यन्नीचो-बत्वे तिर्परदेवादिसंसारे प्रतिपद्यते । अन्तःकरणोपादेय-धर्मेषु स्वयोग्येषु साक्षिणो याथाध्यीनियमः। दुःखादि-स्वातन्त्र्यादिकं च नान्तः करणोपादेयम्।

वस्तुतस्तु दुःखादिनिष्ठस्वातन्त्र्यादिज्ञानं मनोवृत्तिरेव।
न च दुःखित्वाचनुभवोऽपि मानसः स्यात्। दुःखित्वाचनुभवस्याध्यासत्वाभावेन मानसत्वकलपनायां मानाभावात्। दोषाजन्यस्य सान्तिणो भ्रमत्वासंभवात्।
दोषाजन्यस्यापि भ्रमत्वे द्यप्रामाण्यस्य स्वतस्त्वं स्यात्।
दुःखादीनां मानसवृत्तिवेचत्वाङ्गीकारे क्षणमज्ञातत्वापत्तिदोषवत्स्वातन्त्र्यादेर्मानसवृत्तिविषयत्वाङ्गीकारे दोषाभावात् । श्रसुरमनुष्ययोरप्यन्तःकरणोपादेयधर्मेषु
याथार्थ्यमस्त्येव। मुक्तियोग्यानां पूर्णानन्दत्वस्येवासुरादेर्दुःखादिस्वरूपस्याविद्ययाऽऽवृतत्वादेवायाथाध्योक्तः।

तयाऽऽवरणं तु स्वरूपभूतज्ञानस्य विषयताप्रतिबंध एवे-त्युक्तम्। 'मम शरीरम्', 'ममेन्द्रियाणि', 'मम मनः', 'मम दुःखम्' इत्यादिप्रतीतिरप्यात्मीयत्वांशे भ्रमह्रपा प्रपश्चमिध्यात्वखण्डनप्रस्तावे मनोवृत्तिरेव। ग्रतः साक्षिणो याथाध्येवर्णनं साध्वेव । नित्यस्य दोषजन्यस्य भ्रमत्वासंभवात्। श्रात्मनः कामादिस्वामित्वकथने दोषो मूढ़ेन त्वया नोक्त एव। श्रनादिभावस्य निवर्त्यत्व-खण्डनं तु दृष्टविधया निवृत्तिमङ्गीकुर्वतस्तव मत एव। अस्माकं त्वीश्वरप्रसादेनैवादृष्टविधया निवृत्तिमङ्गीकुर्वतां न कोऽपि दोषः। 'तस्मिन्प्रसन्ने क्षेत्रासंच्य' इत्यादि स्मृत्या तथा बोधनात् । अतो न क्रुत्राप्यस्मदीयानां स्वसिद्धान्त-विरुद्धोक्तिः। किन्तु त्वदीयानामेव विरुद्धभाषित्वम्। तथा हि 'त्रात्मैकत्वविद्याप्रतिपत्तय' इति भाष्यकारेण प्रत्यग्रह्मेक्यं शास्त्रविषय इत्युक्तम्। भामत्यां च ब्रह्मेव-द्यास्त्रविषयमित्युक्तमिति विरोधः। एवं भाष्यकारेणैव समन्वयाधिकरणे वेदान्तेषु विधिरेव नास्तीत्युक्तम्। "सहकार्यन्तरविधिः" इति सूत्रे तु विधिरङ्गीकृतः । एव-मन्यत्रापि विरोघो द्रष्टच्यः । तस्मादीश्वरस्य जीवाभेदे दुःखित्वमवर्जनीयमिति तयोवीस्तवभेद एव युक्तः।

त्रस्तु वा केवलं स्वामित्वमेव दुःखित्वम् । तच्चेश्वर-स्यैव । तावन्मात्रं च न हेयं किन्तु तत्प्रयुक्तं नीचत्वम् ।

नरकेऽपि वसन्नीज्ञो नासौ दुःखभुगुच्यतेः । नीचोचता हि दुःखादेभींग इत्यनुमीयते ॥ नासौ नीचोचतां याति, पश्यत्येव सदा प्रभुः । इति भाष्योदाहृतवचनानुसारात् । दुःखादीन् सत्यानेवात्मीयतया पद्यन् तत्कृते नीचोचत्वलच्णे विकृती सत्ये एव प्रतिपद्यत इति न्यायसुधावाक्या-नुसाराच ।

ननु दुःखित्वप्रयुक्तनीचत्वमेव हेयमिल्ययुक्तम्, नीच-त्वस्यैव दुर्वचत्वात्। न च दुःखहेतुकमाक्रन्दादिकमेव तदिति वाच्यम् । तस्यापि देहेन्द्रियविकाररूपतया जीवानाश्रितस्वात् । ईश्वरस्यैव तत्स्वामित्वाच । किंचा-कन्दादिकं न सावित्रिकं लोके मानिनो धीरोदात्तस्य तापसादेश्च महाति दुःखेऽपि रोदनाक्रन्द्नादेरदर्शनात्। अन्यस्य देहोन्द्रियाविकारस्याप्यद्शीनात्। तद्पायार्थमितर-प्रार्थनादैन्यादेरदर्शनाच । कापालिकादिश्च भित्तुकः खाङ्ग-च्छेदकंटककर्मतप्तयानुकाशयनादिभिः दुःखभनुभव-न्नपि न तत्प्रयुक्तं नैच्यमनुभवति। किन्तु याचनाप्रयुक्त-मेवोति तस्यापि तद्दु:खं हेयं न स्यात्। न च जगित यावर्तिकचित् दुःखादिकार्ये तत्सर्वे नैच्यमेव । धीरादी-नामपि दुःखानुभवादिप्रयुक्तविकारनिरोधप्रयत्नतद्प-नयनोपायचिन्तादि यार्दिकचित्कार्यमस्त्येवेति वाच्यम्। परमेश्वरेऽपि नानाविधजगद्यापारस्य दुःखादिप्रयुक्ततया कल्पयितुं शक्यत्वेन तत्र नैच्याभावासिद्धिप्रसंगात्। त्वया ह्यानन्द्मयाधिकरणे चतुर्विधा पुंसां सुवार्था दुःखनिवृत्त्यर्था सुवोद्रेकप्रयुक्ता दुःखोद्रेक-प्रयुक्ता चेति । तत्र प्रवृत्तित्रयस्येश्वरेऽनुपपन्नत्वातसुखो-द्रेकप्रयुक्तैवेतिनिरूपितम्। तत्तदेव शोभेत यदि तस्य दुःखित्वं न स्यात्। तत्सत्त्वे तु जगद्यापारो दुःखोद्रेक-प्रयुक्तः कुतो न स्यात्। न च तथात्वे पुनरिष दुःखोद्रेक-हेतुं जगद्यापारं न कुर्यादिति वाच्यम् । दुःखोद्रेकाद्रोदना-दिषु प्रवृत्तेरभिसंधिपूर्वकस्वाभावात् । प्रत्युत शिरोऽक्षि-

रोगादिदुःखोद्रेकास्पुनरि तदुद्रेकहेतव एवाक्रन्द्शिरस्ता-डनाश्चिमोचनादिप्रवृत्तयो दृश्यन्ते। ईश्वरस्य दुःखि-त्वादेः श्चितिविरुद्धत्वात्तद्यापाराणां तस्प्रयुक्तत्वं कल्प-यितुं न शक्यत इति परिशेषात्सुखोद्रेकप्रयुक्तत्वमिति चेन्न। त्वद्गीत्या श्चितिविरुद्धस्यापि दुःखित्वस्यापातात्। न च दुःखित्वप्रयुक्तकार्यो तन्न न भवतीति वाच्यम्। तत्र सुखित्वप्रयुक्तकार्योभ्युपगमे तद्वदेव दुःखित्वसत्त्वं तत्प्रयुक्तकार्यस्यापि दुवीरत्वात्। अन्यथा सुखोद्रेककार्य-मिष न स्यादिति चेन्न। स्वप्रयोजकाविद्यावत्त्वसंबन्धेन दुःखानुभवितृत्वस्वरूपस्य दुःखभोक्तृत्वस्य नैच्यस्य हेय-त्वात्। सदा निरविद्यस्य दुःखादिस्वामिनोऽपीश्वरस्य तत्स्वामित्वरूपदुःखित्वप्रयुक्तनैच्यस्याभावात्।

अविद्यया देहतत्कर्मादिष्वहं ममेत्यभिमानस्ततो देहकर्माद्यन्तरं ततो दुःखादिसन्तितिर्त्यविद्यायाः दुःखा-दिप्रयोजकत्वं सुप्रसिद्धम् । 'को ह्येवान्यात्कः प्राण्या द्यदेष त्राक्षाश आनन्दो न स्यात्' इत्यादि श्रुत्या जगद्या-पारस्यानन्दोद्रेकप्रयुक्तत्वसिद्धाविष दुःखप्रयुक्तत्वे माना-भावेनापाद्यितुमशक्यत्वात् । नित्यदुःखे मानाभावेन सृष्ट्यादावीश्वरस्य दुःखोद्रेकाभावेन प्रवृत्त्यतुपपत्तेः । स्वरूपानन्दिनत्यतायास्तवापि सम्मतत्वात् । दुःखोद्रेकस्यापि स्वप्रयोजकाविद्यावत्त्वसम्बन्धेनैव प्रवृत्त्यादिहेतु-त्वाच । न च सुखोद्रेकोऽपि तेनैव सम्बन्धेन प्रवृत्त्तिहेतुः स्यात् नित्यनिरविद्यस्यश्वरस्य निवृत्ताविद्यस्य जीवनसुक्त-स्य च प्रवृत्तिद्दीनेन तथा कल्पयितुमशक्यत्वात् । एतेन दुःखकार्यमेव हेयं न दुःखमित्यङ्गीकारे न्यायसाम्यात्सुख-कार्यमेव हेयं न दुःखमित्यङ्गीकारे स्यादिति निरस्तम् कार्यमेवोपादेयं न तु सुखमित्यप्यङ्गीकार्यस्यादिति निरस्तम्

उक्तदुःखानुभवितृत्वरूपस्य दुःखहेतुकनैच्यस्यैव हेय-त्वोक्तः।' 'को ह्येवान्यात्कः प्राण्याचदेष आकारा स्नानन्दो न स्यात्। यदा वै सुखं लभते अथ करोति नासुखं लब्ध्वा करोति सुखमेव लब्ध्वा करोतीत्यादिभिरीश्वर-व्यापारस्य सुखोद्रेकहेतुकत्वोक्तेः। एतेन सुखदुःखे-निरुपधीच्छाद्रेषविषयतया षुरुषाथीपुरुषार्थस्वे सकलानु-भवसिद्धे न तत्कार्ये, एवमनुभवविरोधमविगणस्य सुखः दुःखकार्ययोरेव पुरुषार्थत्वापुरुषार्थत्वे अभ्युपगम्येते चेत् स्वाभ्युपगमानुसारेण त्वदीयसुखादेः पुरुषार्थपर्यवसाः यितानिर्वाहाय सुखानुभवकालेषु सर्वेषु यरिंकचिनृत्त गीतादिकार्थे कुर्वाणेनैव त्वया स्थातव्यं स्यात्। तच लोकानुभवविरुद्धम् । तद्विरोधाय सुखदुःखयोरेव पुरुषाथीपुरुषाथस्पत्वं स्वीकार्यमिति निरस्तम् । स्वप्र-योजकाविचावत्त्वसंबन्धेन दुःखस्य स्वप्रयोजकाविचाव-त्त्वतादात्म्यान्यतरसंबन्धेन च सुखस्यापुरुषार्थत्वपुरुषा-र्थत्वयोः स्वीकारात् दुःखित्वकार्यशब्देनोक्तसम्बन्धेन दुःखवत्त्वस्यैव व्यवहृतत्वात् । केवलस्वामित्वसम्बन्धेनैव तयोस्तद्भावोक्तेः। तस्मादीइवरात् जीवोऽत्यन्तहेय इति गुणपूर्तिवाचिना ब्रह्मशब्देन जीवेश्वरभेद्साधनं सूपपन्नम् । नन्वेवमुत्तरत्र जीवेश्वरभेदसाधनं न स्यात् । प्रथमाधिकरण एव तित्सद्धेरिति चेन्न ब्रह्मशब्देनैवान्न-भेद्स्य प्रतिपाद्नात् । सकलङ्कैतश्चातिप्राबल्यचिन्तया सर्वप्रकारेणाप्युत्तरत्र जीवेश्वरभेदप्रतिपादनाच । स्रस्म-न्मते हि प्राधान्येन जीवेइवरभेद्साधनं पृथगुपदेशादि-त्याचिकरणकृत्यम्। अप्राधान्येन तत्साधनमपि किंचि-त्भेद्वाक्यमवलम्ब्य तत्र तत्रास्ति । त्रतएवानन्द्-

मयाधिकरणे जिज्ञासास्त्रेण भेद्व्यपदेशाचेति सूत्रस्य पौनरुत्तयमाशंक्य 'न जीवभेदस्त्राणां शंक्यात्र पुन-इक्ता। वाक्यान्तरचोतकत्वात् पृथगित्यत्र पूर्णते'त्यत्र पूर्णतेत्यनुव्याख्यानश्चोकं व्याचक्षाणेन न्यायसुधाकृतो-क्तम् । अत्र शास्त्रे तत्र तत्र प्रकरणे हैं। क्यविवक्षायां चोदितायां तद्गतभेदवाक्यचोतनेन हि सूत्रेषु भेदसम-र्थनं क्रियते । अतस्तात्पर्यभेदान्न पुनस्कतारांका । तथा हि जिज्ञासावाक्ये अभेद्शंकायां तद्गतब्रह्मशब्देनैव भेद-समर्थनं जिज्ञास्यस्य जीवत्वे शंकिते तत्पूर्ववाक्योक्त-लच्णेन भेदसाधनं एवमेव 'भेद्व्यपदेशाचान्य' इत्यादा-वपि पुनरुक्ततादोषः परिहरणीय इति । अत्र वद्नि । अन्नमपादिशब्दा विकारार्थमयद्पत्ययानुरोधेनजीवा-दिवाचिनः तेषु ब्रह्मराब्द्पयोगस्तु ब्रह्माभेद्विवत्त्-येति इांकिते तत्प्रकरणगतेन 'स यश्चायं पुरुष' इति भेद-व्यपदेशेन प्रत्यवस्थानमित्यादि संगच्छते । इह तु जिज्ञासावाक्येष्वेव जिज्ञास्यब्रह्मनिर्विशेष जीवचैतन्य-रूपमितीत्थं शंकाहेतोर भावात्सर्ववेदान्तानामखंडजीव-परत्वेन सगुणे ब्रह्मणि मानं नास्तीत्येव त्वया पूर्वपक्ष-प्रद्रीनात् । सर्ववेदान्तालंबनेन पूर्वपचे जिज्ञासावाक्य-गतैनैकेन ब्रह्मशब्देन प्रत्यवस्थानायोगाचेहैव सकलदैतादै-तश्चितिप्राबल्यदौर्बल्याचिन्तया सर्वप्रकारेणापि भेदसाधनं कर्तव्यमिति पृथगुपदेशादित्यधिकरणमन्यत्र तत्साधनं च निष्फलमिति तन्न। 'आत्मावारे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निद्ध्यासितव्यः' इत्याद्विषयवाक्येषूपक्रमानुसारा-दात्मपदस्य तदैकार्थकब्रह्मपदस्य च रुख्या जीवपरत्वे शंकिते योगरूदिभ्यां ब्रह्मपदेन निरासोपपत्तेः । जीव-

स्याप्यदृष्टद्वारा कथंचिज्ञगद्धेतुत्वशंकया ब्रह्माभेदशंका-संभवाच। सर्ववेदान्तावलंबनेन कृतस्यापि पूर्वपक्षस्यो-त्पित्तिशिष्टादिन्यायेन निराकरणस्योक्तत्वात्। 'नाहमी-श्वरो नाहं सर्वज्ञ' इत्यादि प्रत्यक्षं च जीवेश्वरभेदे मानम् न चानवगतस्येश्वरस्य भेदो न प्रत्यक्षोऽभावज्ञाने प्रति-योगिप्रत्यक्षस्य हेतुत्वादिति वाच्यम्। पिशाचस्याप्रत्य-क्षत्वेऽपि स्तंभः पिशाचो नेति पिशाचभेदस्य स्तमभे प्रत्यक्षत्वात्।

योग्यप्रतियोगिकत्वं संसर्गाभावं योग्यधमीविच्छक्तः प्रतियोगिताकत्वमन्योन्याभावं योग्यत्वं अतएव न स्तंभे पिशाचत्वान्योन्याभावग्रहः। पिशाचोन्यान्याभावग्रहः। पिशाचोन्यान्याभावग्रहप्रतियोगितावच्छेदकपिशाचत्वजातेर्योग्य—त्वात्। महत्त्वोद्भृतरूपवद्यक्तयवृक्तित्वान्न प्रत्यज्ञम्। प्रकृते प्रतियोगितावच्छेदकमीद्द्वरत्वं सर्वविषयकज्ञानवत्त्वं तच्च योग्यमेव। अभावप्रत्यक्षे प्रतियोगितावच्छेदप्रकारकज्ञानं हेतुः। तथा च शास्त्रीयलक्षणज्ञानसाचिच्येन रत्नतत्त्वसाक्षात्कार इच शास्त्रीयेश्वरज्ञानसाचिच्येन स्वात्माने तद्भेदसाक्षात्कारः स्वप्यन्नः। एवं प्रत्यक्षावगतेन जीवेश्वर्योविकद्यगुणवत्त्वेन दहनतुहिनवद्भेदानुमानमपि सुस्थम्। तथा

भिन्नोऽचिंत्यः परमोजीवसंघात्। पूर्णः परो जीवसंघोह्यपूर्णः॥ यतस्त्वसौ नित्य मुक्तोह्ययं च। बन्धान्मोक्षं, तत एवाभिगच्छेत्॥

इति पूर्णापूर्णादिविरुद्धधर्मवत्त्वोपपत्तिमुख प्रवृत्ता श्रुतिरिप मानम्। न चेयमप्रसिद्धा। ज्ञाज्ञौ द्वावजावीः

शानीशौं । 'तयोरन्यः पिष्पत्तं खाद्रत्यनश्रन्नन्योऽ भिचाकशीतीत्यादिश्रुतिम् 'य श्रात्मनि तिष्ठन्नि-हयन्तर्यामिन्नाह्मणं च प्रसिद्धं गृहाण। न भेद्बोधकपद्भावः । आमनमस्यामनस्य देवा-स्तिस्त्र आहुतीर्जुहोतीत्यत्रेव द्वित्वसंख्याया एव भेद्कत्वात्। 'शारीरश्चोभयेऽपि हि भेदेनैनमधीयत' इति सूत्रकृताऽतयीमिब्राह्मणस्य भेदपरत्वेन व्याख्या-तत्वात् । न च श्रुतिब्यीवहारिकभेद्परा । 'एतमन्न-मयमात्मानमुपसंक्रम्यं 'निरंजनः परमं साम्यमुपैति' 'स एतान् ब्रह्म गमयतीतिश्चृतिषु मुक्तावि प्राप्यप्राप्तृत्व-सादृश्यप्रतियोग्यनुयोगित्वनेतृत्वनेतब्यत्वादिविरुद्धगुण-वत्त्ववर्णनेन तद्भेद्सिद्धेः। न चाभेद्श्रुतिविरोधाद-न्यथानेयेयं श्रुतिः। भेद्श्रुतीनां प्रत्यज्ञानुगृहीतत्वेन प्रावल्याद्भेद्श्रुतेः प्रत्यक्षेण वाधाच । किंच तत्त्वमस्या-चभेदश्रुत्या स्वरूपातिरिक्तोऽभेदो बोध्यते न वा? आचे वाक्यस्याखंडार्थकत्वहानिः द्वितीये स्वरूपमात्र-ज्ञानस्य भेद्ज्ञानाविरोधित्वेन भेद्स्य पारमार्थिकत्व-सिद्धिः । किंच भेदवाधकेन मानेन स्वभिन्नतया विषयीकृतस्यैव भेद्स्य बाध्यत्वं वाच्यमतो भेद-मात्रवाधकत्वं स्वव्याहतम्, न हि व्यावृत्तिमविषयी-कुर्वज्ज्ञानं कस्यचिद्धिरोधि ।

नन्वेतावता भेदप्रमाणं सर्वविरुद्धगुणवन्त्रोप-जीवकमुपन्यस्तमिति विरुद्धगुणाक्षांतिरेक एव तव भेद-साधको न्यायः पर्यवसितः। सोऽनुपपन्नस्त्वन्मते जीवे सतामपि पूर्णानन्दादीनामावरणेनाल्पानंदत्वाचनुभवस्य स्वयांगीकृततया तन्न्यायेन ब्रह्मगुणानां निरतिशयसर्व-

ज्ञत्वसर्वशक्तिकत्वादीनां जीवे सतामेव संसारद्शा-यामावरणेनाल्पज्ञत्वाल्पशक्तित्वाचनुभवसंभवाज्जीवे— तत्सत्वानभ्युपगमेऽपि ब्रह्मण्येश्वर्थवद्याद्णुत्वमहत्त्वाद्यः विरोधस्य च त्वयांगीकृततया तन्न्यायेनाधिकगुणस्यैव ब्रह्मणेऽल्पगुणजीवभावसंभवाजीवब्रह्मणोविरुद्धगुणव-न्वमसिद्धम् । एवं रत्नशास्त्रजलच्णज्ञानस्य किंचिद्रत्न-बक्षणे तद्न्यरत्नलक्षणत्वविषयतया भ्रमत्वे तन्मूलस्य रते विशेषप्रत्यत्तस्येव जीवब्रह्मणोर्विरुद्धगुणवत्वा-सिद्धचा तज्ज्ञानस्य भ्रमत्वे तन्मूलस्य भेद्पत्यक्षस्य अमत्वावइयंभावान्न प्रत्यक्षं भेदे मानम् । हेन्वसिद्ध च-प्रयोजकत्वादिभिनोंऽनुमानं मानम् । जीवेऽपूर्णत्व-पूर्णापूर्णत्वयोबद्धमुक्तत्वयोश्चा-बद्धस्वयोरसिद्ध्या विरोधासिद्ध्या वा विरुद्धतदुभयवत्त्वोपपत्तिमुखेन भेदप्रतिपादने श्रुतेस्तात्पर्यं कल्पयितुं न युक्तमिति श्रुतिरपि तत्र न मानम् 'भिन्नोऽचिन्ला' इलस्याः श्रुतेर-भेद एव तात्पर्धे सुवचम् । परमो जीवसंघाद्भिन्नो न चिंत्यः किं त्वभिन्न एव चिन्त्य इति । 'श्रपूर्णः पर' इत्या-चपि भेदे चिन्तननिषेधापेक्षितनिषेध्यप्रसक्तिपरतया योज्यम् । जीवब्रह्मणोहिं प्रत्यचागमाभ्यामपूर्णत्वपूर्णत्वे बद्धनित्यमुक्तस्वे येऽवगम्येते ते च लोकतो विरुद्धत्वेन प्रतीयेते तन्मू लेन भेद्भ्रमेण भेदानुचिन्तनं प्रसक्तमिति । किंच विरुद्धगुणसमावेदोो न भेद्साधकः। विरुद्धगुणशा-लिनामप्यर्जनेन्द्रादीनां स्वया भेदाभावस्येष्यमाणत्वात्। ह्वया ह्यक आत्मनः दारीरेऽभावादिहयधिकरणे इन्द्रा-र्जुनादीनामन्योन्यानभिमतखांडवदह्रनप्रशमनादिकृतवः नामाराधकाराध्यत्वादिविषमगुणशालिनामपि निर्भेदत्वं

क्वंवस्थापितम् । इन्द्राचाद्योनोऽर्जुनाचा अंद्याः पृथग्भूय संसारद्द्यायामप्यंशिना सहाभिन्नाः पूर्ववस्पुनरपि तेनैक्यं च प्रतिपचन्त इति तत्सम्मतम् । एतेन जीवेद्यायोरभेदे ब्रह्मभोगानां जीवेऽप्यनुसंघानं स्यादिति निरस्तम् । स्वन्मते भेदाभावेऽप्यर्जुनगतेन्द्रभोगाननुसंघानवज्ञीव-गतब्रह्मभोगाननुसंघानोपपत्तेः ।

इन्द्रभोगादीनामर्जनादीनां यद्ननुसंधानं तद्भेदा-भावेऽपि भूम्याचपकृष्टदेशावस्थानगभप्रवेशमानुषाञ्चोप-भोगादिकं निमित्तीकृत्याचिन्त्याऽप्रतिहतशक्तिकेन परमे-श्वरेण क्रियते इति त्वयोक्तम्। एवं देहविशेषप्राप्त्यादिकं निभित्तीकृत्याचिन्त्यशक्तिकेनेश्वरेण जीवे पारमेश्वरस्य जीवान्तरगतस्य च भोगस्याननुसंधानं क्रियत इति किमि-ति त्वया वक्तमशक्यम्। यन्तु परमेश्वरस्य जीवाभिन्नत्वे तस्यैश्वर्यमेव न भवेत्, यो जीवाभिन्नो नासावचिन्त्य-शक्तिकतारूपैश्वर्यवान्यथा देवद्त्त इति व्यासेरिति तन्न। योऽसौ जीवभिन्नो नासावैश्वर्यवान्यथा घट इतिवद्प्रयो-जकत्वादिति। अत्रोच्यते—

अन्योन्यं विरसा गुणा जगित ये निव्वन्ति नैव प्रभो-विष्णोरिश्वरताभवेतसुरसता तेषां सदैश्वर्यतः॥ अज्ञत्वादिसमागमे प्रतिहतं स्यादीश्वरत्वं हरे-मीनं नास्ति गुणान्तरेष्विव हरेरल्पज्ञतायां स्फुटम्॥

सदानावृतेश्वरपूर्णानन्दात्तत्त्वतो भिन्नस्यावरणावि-रोधिनो जीवपूर्णानन्दस्यावरणेऽपि सर्वार्थप्रकाद्यात्मकस्य सार्वज्ञस्य सदानावृतेश्वरसार्वज्ञाद्वस्तुतो भिन्नस्याज्ञान-विरोधिस्वभावस्यावरणासंभवात् । न च सदानावृते-श्वरसार्वज्ञाद्भिन्नमेवावृतं जीवसार्वज्ञ्यमस्तु सार्वज्ञनाना- त्वस्यैकमेवाद्वितीयमित्यादिश्चितिविरुद्धत्वात् । पूर्ण-त्वस्य च करकघटतडागसमुद्रादीनामिव स्वयोग्यता-नुसारेण बहुनामिष संभवात् । ईश्वरेऽज्ञानांगीकारे नित्यनिरवद्यत्वनित्यमुक्तत्वादिश्चितिवरोधापक्तेश्च । न च मुषाज्ञानसंसारादेविद्यमानत्वेऽपि वास्तवतद्भा-धाभिप्राया नित्यमुक्तत्वादिश्चितिः । त्वन्मते वास्तव-वंधाऽप्रसिद्धेर्यादृशो वंधो ज्ञानेनोच्छेक्तव्यस्तद्भाव एव हि नित्यमुक्तश्चर्थः । एवं चेत्याद्ययुक्तम् ।

श्रतस्रक्षणं तस्रक्षणतया विषयीकुवेता शास्त्रजन्ये-नाप्रमाभूतेन जन्यस्य तत्समानविषयकस्य प्रत्यक्षस्या प्रामाण्येऽपि प्रतियोगिज्ञानविधया शास्त्रीयज्ञानजन्यस्य नाहमीश्वर इत्यादिप्रत्यक्षस्य भ्रमत्वे बीजाभावात्। मह्मत्र जीवे परैदात्वाभावबोधकदाास्त्रजन्यज्ञानं भेद-प्रलक्षे हेतुः। येन त्वदीयत्तुद्राशंकाभासः संभाव्येतापि। कल्पित भेदवतो योगिनः कायव्यूहे दुःखाद्यनुसन्धानद्शी-नेन वास्तवभेदस्यैवाननुसंधानादिप्रयोजकत्वात्। जीवे अपूर्णत्वादेः प्रत्यक्षसिद्धत्वात्। बद्धस्वमुक्तत्वयोस्त्वंधका-रालोकयोरिव सुप्रसिद्ध एव विरोधः। अन्यथोभयोः सदै-कत्रावस्थानापत्त्या मुक्तेरपुमर्थत्वापत्तेः। 'भिन्नो चिन्त्य' इलादिश्रुतेर्विपरीतयोजनं तु नाहमीश्वर इति प्रत्यक्ष-बिरुद्धम् , 'पृथगात्मानं प्रेरितारं च मत्त्वा जुष्टस्ततस्तेनामृ तत्त्वमेतीत्यादिश्चुत्या पृथत्तवज्ञानस्य मोचकत्वोत्तया भेद-चिम्तननिषेधोक्तिर्वृथाप्रलाप एव । एकत्र लोके विरुद्धयोः पूर्णीपूर्णत्वयोधेक्तत्वामुक्तत्वयोश्च निर्दुष्टवेद्पत्यक्षाभ्यां-जन्यस्य ज्ञानस्य भ्रमत्वासंभवः।

भेदादिबोधकश्चतरप्रामाण्ये तद्दष्टान्तेन वेद्मात्र-

स्याप्रामाण्यापत्त्या सौगतमतप्रवेदाः स्यात्। खांडवद्हन-द्यामनयोः कर्तृत्वं युगपद्प्येकस्य न विरुद्धम्। एकेन हस्तेन दहनानुक् लयस्यापरेण शमनानुकू लयस्यैकस्मिन्नपि पुरुषे संभवात् । एकेन हस्तेनान्यस्मिन् हस्ते चन्द्नार्चन-वदेकस्याराधकाराध्यत्वाद्युपपत्तिः। सुप्रसिद्धो हि श्रीकृ-ष्णश्रीव्यासयोरैक्येऽपि पूज्यपूजकभावः। जीवानां केषां चित् सांशत्वं सामध्येविद्योषवत्त्वं व्यवहितविप्रकृष्टदेहे-ब्वणोरिप सुखदुःखाचनुभिवतृत्वादिरूपम् । अल्पशक्ते-रप्रकृष्टपरिमाणस्य जीवस्याज्जनदेहावच्छेदेन भूसंनिकषी-दिना स्वर्गभोगप्रतिवन्धसंभवेऽपि सर्वदाऽप्रतिवद्धानन्त-दाक्तेः नित्याप्रतिबद्धसार्वज्ञस्येदवरस्य जीवाभेदे जीवदे-हावच्छेदेन दुःखानुसंधानसुखाननुसंधानयोरानुकूल्यस्य स्वस्मिन्नेवाचरितत्वापातात् । न हि कोऽपि प्रेक्षावाननु-न्मत्तः स्वस्मिन् दुःखानुसंधानं सुखाननुसंधानं चेच्छति। योऽसावित्याचयुक्तम् खुखदुःखयोरेकच्णावच्छेदेनैका-धिकरणवृत्तित्वस्य तद्नुसंधानस्य चासंभवेन दुःखानु-भवितृजीवाभेद्स्येइवरें आकारे निदुः खत्वस्य दुःखातु-भवखरूपायोग्यत्वस्य श्रुतिशिखरसिद्धस्य हान्यापत्तेः। निर्दु:खत्वविरोधवज्जीवभदस्यानै इवर्या-दुःख्यभेदस्य 🥏 व्याप्तत्वात् । किं चाभेदस्यानुसंघानमात्रं व्यापकं न तु सर्वानुसंघानमर्जुनादीनामाखण्डलाद्गिताल्पविषयभो -गाननुसंघानेऽपि तद्गतोपासनाफलाचनुसंघानमस्येव । एवं च जीवब्रह्मणोर्जीवानां चाभेदे देवदत्तस्य ब्रह्मगत जीवान्तरगतयत्विंतिचिद्गोगानुसंघानं दुर्वारम् । यद्यभेदे सत्यष्यननुसंघाने एकस्मिन्नेवाननुसधानमनुसं-धानं च विरुद्धं प्रसज्येतेत्यनुक्लतर्कसुपजीव्यानुसंधान-

स्याभेद्व्यापकत्वं गृह्यते। तदा सर्वानुसंघानमेव व्यापकं कस्यचिद्प्यननुसंघाने तदिरोधसमाधानालाभात्।

यदि त्वभेदेऽपि कस्यचिद्ननुसंघानं संभवति तदी-याचिन्त्यशक्तिबलेनानुसंघानाननुसंघानविरोधविधूनना-दिति सर्वानुसंघानस्य च व्यापकत्वं नेष्यते, तदानु-संघानमात्रमपि न व्यापकं तद्वलेनैव क्वचिन्न कस्याप्य-नुसंघानमित्यपि वक्तुं शक्यत्वादिति चेन्न । इन्द्रार्जुन-योरभेदे सर्वसम्मते सत्यपि सर्वानुसंघानाभावेन व्यभिचारात् । सर्वानुसन्धानापादकाभावाच । इन्द्रा-नुसंधेयसर्वानुसंघानस्यार्जुने इष्टापत्तेश्च । न चार्जुनस्य स्वर्गभोगानुसंघाने क्षुद्रे मानुषभोगे प्रवृत्तिने स्यात् ।

श्रीरामकृष्णादिवल्लीलया तदुपपत्तेः। मनुष्यानु-करणेनैव स्वर्गभोगादिग्रहणेऽि तदुपपत्तेश्च। न चैवं जीवेशानुसंधानादिसांकर्येऽपीष्टापत्तिः। 'तान्यहं वेद सर्वाणि न त्वं वेत्थ परंतप' इत्यादि स्मृतिविरोधात्।

जीवस्य स्वतंत्रसर्वज्ञाभेदे स्वहिताकरणाहितकरणादौ प्रवृत्त्यनुपपत्तेश्च सार्वज्ञानुभवापत्तेश्च । ननु 'तयोरन्यः पिष्पलं स्वाद्धत्त्यनश्चन्यो श्रभिचाकशीति,
''श्चन्यश्च परमो राजंस्तथान्यः पंचिवंदाकः" 'भेद्व्यपदेशाचान्यः' इत्यादिश्चतिस्त्रशेष्वन्यस्वव्यपदेशो भेदसाधक इति न युक्तम् । त्वन्मते ब्रह्मण्यन्यस्वव्यपदेशस्य
भेदासाधकस्वात् । स्वयान्नमयादीनां पंचानामपि ब्रह्मस्वमभ्युपगच्छतान्नमयाद्यभिन्नेष्वेव प्राणमयादिष्वन्योनतर आत्मेति व्यपदेश इतीष्यमाणत्वात् ।

'श्रनन्योऽप्यन्यशब्देन तथैकोवहुरूपवान्। प्रोच्यते भगवान् विष्णुरैइवर्यात्पुरुषोत्तमः॥

इति वचनमुदाहृत्य तस्य निर्वहणाच । जीवे ब्रह्मान्यत्ववचनस्यापि तद्वदेवैश्वर्यान्निर्वहणसंभवाचेति चेत्। सर्वशब्दानां स्वार्थे वृत्तिरीत्सर्गिकी अन्य-शब्दस्य भिन्नत्वमेव मुख्योऽर्थः। तथाप्यानन्द्वल्ल्यां-अन्नमयादिपर्यायेषु पंचस्वपि <sup>'</sup>येऽत्रं ब्रह्मोपासते ये प्राणं ब्रह्मोपासते''त्रानन्दं ब्रह्मणो विद्यान्''विज्ञानं ब्रह्म चेद्रेद्'। 'ग्रस्ति ब्रह्मेति चेहेदेति ब्रह्मशब्दाम्नानेन । 'एतमन्नमय-मात्मानमुपसंक्रामतीत्यादिपर्यायेषु मुक्तप्राप्यत्वलिङ्गा-हमदाब्द्योः सत्त्वेन चान्नमयादीनां पंचानामपि ब्रह्म-त्वावधारणादु ब्रह्मणश्चैकमेवाबितीयमित्यादिभिरेकत्वा -वधारणात्प्राणमयादिपर्यायेष्वन्योंऽतर आत्मेत्यन्यदा-व्दानां मुख्योऽर्थः परित्यज्यते । न च जीवब्रह्मणोरन्य-त्वव्यपदेशे वाधकमस्ति । ब्रह्मण्यणुस्वमहत्त्वादीनां च तदुपपाद्कैश्वर्याविरोधिनां लोके विरुद्धानामपि समा-वेशोऽस्तु नतु सर्वज्ञत्वाल्पज्ञत्वयोरैइवर्यविरोधित्वात्। नन्वेकमेवाद्वितीयं नेह नानास्ति किंचनेत्यायभेदश्रुतीनां भेद्श्वतितः प्रावल्यं तवापि सम्मतमेव । अन्यथा अन्यो-न्तर आत्मेति भेदश्रुत्यनुसारेणान्नमयादौ भेदो दुर्वारः। न चाभेदश्रुतीनां ब्रह्मभेदश्रुतिभ्य एव प्रावल्यं न जीवब्रह्मभेद्श्रुतिभ्य इत्यत्र विशेषहेतुरास्ति । एकमेवा-ब्रितीयमित्यादिशब्दस्वारस्यस्यास्मदुक्तषड्विधतात्पर्यालेङ्ग-वत्त्वस्य लाघवस्य च प्रावल्यहेतोरुभयत्र तुल्यत्वादिति चेन्न । भेदाभेदश्रुतित्वादिना प्राबल्यस्यास्माभिरनुक्त-त्वात् । मानान्तराचिकद्वेऽर्थे श्रुतेस्तात्पर्यात् । जीवे-शयोरभेदो ब्रह्मणो भेदश्च सर्वमानविरुद्ध इति स्यादेव तत्परतयापाततः प्रतीयमानश्रुत्योरन्यार्थकत्वं। किंच नाभेद्श्रुतीनां प्रावल्याद्ब्रह्मभेद्श्रुतीनां मुख्यार्थत्यागः। किन्तु सर्वश्रुतिमहत्तात्पर्यानुरोधात्। तथा हि सर्व-श्रुतिनां मोक्ष एव प्रधानं प्रयोजनम् 'तेषां दुःखप्रहाणाय श्रुतिरेषा प्रवतेते' इति वचनात्।

मोक्षस्य तस्प्रयोजनत्वं न साक्षात्तत्साध्यतया तस्यानेकश्चतिस्मृतिभिरीशप्रसाद्जन्यत्वनिश्चयात् । किन्तु यज्ज्ञानेन मोक्षहेतुभगवत्त्रसादः संपद्यते तस्त्रति-पाद्नद्वारेति वाच्यम् । तत्प्रसाद्श्च तदीयनिदीषगुणी-स्कर्षज्ञानाद्भवतीति लोकतः 'प्रियोऽहं ज्ञानिनोऽत्यर्थमहं स च मम प्रियः इत्याचागमैश्चावघारितम् । अतः सर्वः वेदानां भगवतो निर्दोषादोषगुणत्व एव महातात्पर्यं तद्विरुध्यते । ब्रह्मभेदश्रुतीनां स्वार्थपरत्वे भिन्नानां गुण-तारतम्यानुप्राह्यानुप्राहकभावाद्द्शनेन ब्रह्मरूपेष्वपि तत्प्रसक्त्या निर्देषाशेषगुणवत्त्वासिद्धेः। जीवेइवर भेद-श्रुतिनां स्वार्थपरत्वे तु तन्न विरुध्यते । प्रत्युत तासां तत्परत्व एव विरुध्यते। जीवब्रह्माभेदे जीवदीषेण ब्रह्मणोऽपि सदोषत्वापत्तेः। अतो ब्रह्मभेद्श्रुतीनामेव स्वार्थत्यागो न जीवब्रह्मभेद्श्रुतीनामिति विशेषो युक्तः। नन्वन्नमयादीनां विश्वतैजसादीनां ब्रह्मरूपाणां भेद्श्रुत्य-नुसारेण विरुद्धगुणवत्त्वानुसारेण च भेदे सत्यि भग-वदैश्वर्यवदेव निर्दोषाशेषगुणपूर्णतोपपत्तिः। न हि भग-वानशेषमपि स्वेच्छया कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तुमपि शक्त इति वदतस्तव लीलया भिन्नो भवन्नष्यहं निदींषाशेष-गुणपूर्णः स्यामिति स्वसंकल्पेन भेदमास्थाय क्रीडितुं न शक्त इति वक्तुं शक्यमिति चेन्न । ब्रह्मभेद्श्रुतीनां सयुक्तिकब्रह्मैक्पश्चितिविरोधेनातत्परत्वात् । अणुत्व-

महत्त्वादिधमीणां स्वसमावेशोपपादकैश्वर्याविरोधित्वाद्लपज्ञत्वादेस्तिद्वरोधित्वाच । सप्रज्ञस्य स्वानिष्ठसंकल्पासंभवाच । एतेन भेदश्रुत्या विरुद्धधमीकान्त्या चान्नमयादीनां विश्वादीनां च स्वतः प्राप्तस्य भेदस्यापवादकाभावे तस्यावद्यं तथा संकल्पः कल्प्य इति निरस्तम् । जीवेशाभेदे बाधकस्य प्रत्यचादेशक्तत्वात् । जीवस्य प्रयोजकाविद्यावत्त्वादिसंबन्धेन दुःखित्वम् ईद्वरस्य तत्संबन्धेनैव निर्दुःखित्विमत्युक्तत्वाच । किंच धर्ममीमांसायां
ब्युत्पादितैः शब्दान्तरादिप्रमाणैजीवब्रह्मणोभेदः सिद्वयति । श्रस्ति हि 'एष एव जीवं प्रबोधयति । एतस्माज्ञीव उक्तिष्ठतीति'' विरुद्धार्थकधातुनिष्पन्नाख्यातरूपंशब्दांतरं 'नित्यः परो नित्यो जीव' इत्यप्रत्यभिज्ञायमानयुनःश्चृतिरूपोऽभ्यासः, द्वासुपर्णेत्यादिसंख्या, अनरनवित्यादिभेदको गुणः, यतो वाचो निवर्तन्त इत्यादिप्रकरणान्तरं जीवेशावितिनामधेयभेदश्चेति।

ननु तथापि शब्दान्तरादिभिने पारमार्थिको भेदः सिद्ध्यति । कर्ममीमांसकैः शब्दान्तरादीनां मुख्यभेदे प्रमाणतयानुपन्यासात् । न हि तैः शब्दान्तरादिकं प्रदृश्यीपपाद्यमानस्तद्भावं प्रदृश्यीपोद्यमानश्च कर्म-भेदः शास्त्रभेदो वान्योन्याभावरूपो मुख्यो भेदः ।

'सप्तद्श प्राजापत्यान्पश्नालभत इत्यत्र 'द्धिमधु-घृतपयोधानाः करंभास्तंडुलास्तरसंसृष्टं प्राजापत्य-मित्यत्र, 'ऐन्द्रं द्ध्यमावस्यायामित्यत्र च प्राजापत्य-पश्नां प्राजापत्यद्रव्यादीनामैन्द्रद्धिपयसोश्च प्रदानयौग-पयेन प्रजापत्याद्यदेशेन तत्तद्द्रव्यविषयसंकल्परूपाणां यागानामेकैकत्वेऽिष सप्तद्श प्राजापत्ययागाः सप्त द्ध्या-दियागाः हो द्धिपयोयागो इति भेदोपपाद्नात् । सोमेन-यजेतेत्यत्र इन्द्रवाय्वासुदेशेन तत्रत्यात्रस्थितसोमरस-संकल्परूपाणां यागानां भिन्नत्वेऽिष, अग्निहोत्रं जुहु-यादित्यत्राहवनीयादिषु हविःप्रक्षेपरूपाणां होमानां भिन्नत्वेऽिष भेदिनरासात् । सप्तद्श प्राजापत्यानिति-वाक्यरूपस्य शास्त्रस्यैकत्वेऽिष भेदोपपाद्नात् । ब्रीहि-भिर्यजेत ब्रीहीनवहंतीत्यादिवाक्यरूपाणां शास्त्राणां भिन्नत्वेऽिष भेदिनरासाच ।

यद्यपि कर्मापि गोत्वाद्विद्कमेव नित्यमनेकानुगतं नत्वाश्रयभेदेन तद्भेदोऽस्ति । अयं चलत्ययमपि चलतीस्यादिप्रत्यभिज्ञया तदैक्यसिद्धेः। तद्भेद्बुद्धे-राश्रयभेदादुपपत्तेः। सन्तताऽनुपलब्धेश्च शब्दवदुब्यं-जनाभावेनोपपत्तेः। एवमत्यत्रापि कर्मैक्येऽपि यत्र शब्दान्तरादिभेदकमस्ति तत्र कर्मभेदोऽङ्गीकियतेऽतः चाब्दान्तरादिप्रमाणषद्कावधिः कर्मभेदः, ततःपरन्तु तद्भेद् इति कौमारिलानां कचित्पक्षे 'सोमेन यजेतं' 'आग्रहोत्रं जुहुयादित्यत्र शब्दान्तराद्यभावात्र याग-होमभेदः। किंत्वेकस्यैव यागस्य होमस्य च देवताभेदे-नाधिकरणभेदेन चाभ्यासमात्रमिति मुख्यो भेद उपपा-द्यितुं शक्यते । तथापि सप्तद्श प्राजापत्यानित्यादिषु तस्मिन्नपि मुख्यभेद् उपपाद्यितुं शक्यत एव । अत-एवास्वारस्यात् सर्वलोकसिद्धभेद्प्रत्यक्षतोऽपि वलवती प्रत्यभिज्ञा शब्दान्तरादितः कथं वलवती न स्यादित्यः स्वारस्याच स सर्वत्र कमैंक्यपक्षे दाव्दान्तरादिस्थलेऽ-प्यमुख्यभेद एव कौमारिलैराश्रितः। शब्दान्तरे कर्मभेद

इत्यादिस्त्रत्रस्वारस्याय स्वप्रौद्धा समर्थियितुं परं दाब्दान्त-रादिस्थले मुख्यः कर्मभेद इति कश्चित्पत्त उपन्यस्तः।

अतोऽनुष्ठानविद्योषोपयोग्यपूर्वभेदाद्यपाधिकः काल्प-निको भेदः शब्दान्तराचवसेय इत्येव सर्वेषां कर्ममीमांस-कानां मतम्। उक्तम् हि तंत्ररत्ने — क्रियाणामाश्रितत्वाद्-द्रव्यान्तरे विभागः स्यादित्यधिकरणे । अथापि नाम सर्वत्रैलोक्यवार्तिन्येकैव कर्मव्यक्तिरनुष्ठानमात्रंतु भिचते याबदेकापूर्वानुबंधनमेकेन शास्त्रेण विषयीकृतं तावदेकं कर्म, तद्न्यनु भिचत इति भेदाभेद्व्यवहारसिद्धिरिति। उक्तं च वरद्राजीये शब्दान्तराधिकरणे भिन्नापूर्वानुबंध-प्रतिपाद्नयोग्यताज्ञानं यत्तदेव शास्त्रभेद्ज्ञानमित्युच्यत इति । तत्रैव संख्याधिकरणेऽप्युक्तम् । न च सप्तद्श प्राजापत्यानितिवाक्यस्यैकत्वान्न शास्त्रभेदः। न वाक्यभे-दः शास्त्रभेदे तत्रम्, निरपेक्षभिन्नालौकिकार्थत्वमेव तत्, तचेहाप्यस्तीति। एवं च यथा पूर्वतंत्रे शब्दान्तरादेवस्तुतो भेद्रहितेऽपि काल्पनिकभेद्विषयतयैव चारितार्थ्यमेव-मिहापि जीवब्रह्मणोवीस्तवभेदाभावेऽपि काल्पनिकभेद-विषयतया चारिताध्ये संभवतीति चेत्।

अत्रोच्यते । सप्तद्शप्राजापत्यादिषु संप्रतिपन्नदेवता कत्वेन कर्मसौकर्याय प्रदानैक्येऽपि तत्तदु इशेन तत्तदु द्रव्य-विषयक्तयागापरपर्यायसंकलपह्तपाणां भेद आवश्यकः । अन्यथाऽपूर्वभेदो न स्यात् । निह सामग्रीभेदं विनाऽ-दृष्टभेदः कलप्यितुं शक्यः । संकलपह्तप्यागैक्ये सप्तद्श-त्वादिसंख्यानन्वयः स्यात् । एकत्वभिन्नसंख्यायाः स्वसम-सत्ताकेन स्वाश्रयभेदेन सह सामानाधिकरण्यनियमात् । सोमेन यजेताग्निहोत्रं जुहुयादित्यत्र च शब्दान्तराद्य-

भावात्र भेदः। किंत्वेकस्य सोमस्य देवताभेदेनाधि-करणभेदेन चाभ्यासमात्रम्। न तु संकल्पादिह्य-यागभेदः। अतः शास्त्रयागयोभेदाभ्यासयोः शब्दान्त-रादितद्भावावेव मानम्, प्रत्यभिज्ञात्वयं दंडी अयं दंडी घटो रूपी पटो रूपी घटो ध्वस्तः पटो ध्वस्त इत्यादि क्रिया-भेदेऽप्युपपचते। देशकालकत्रीदिभेदेन क्रियाव्यक्तयो भि-यंते। शब्दान्तरादिभिश्वाग्नेयत्वादिजातय एव भिचन्ते। जगतीतलवस्येंकैव क्रियाज्यक्तिः शब्दवत्तस्या एव साम-ग्र्या अभिव्यक्तिरित्यशुद्धम् । अपूर्वस्यापलापापत्तेः। तस्याभिव्यक्तिजन्यत्वे च यजिपदे लच्चणापत्तेः। घटपटा-दीनामप्येकैकव्यक्तिकत्वापत्तेः। अयं दंडी अयं दंडीति चायं चलत्ययं चलतीति प्रत्यभिज्ञायाः क्रियाभेदेऽपि सूपपन्नत्वेन तद्विरोधाभावाच । शब्दान्तरादितो मुख्य-एव भेदः सिद्धचति । सूत्रस्वारस्याच राव्दान्तरादि-स्थले मुख्यो भेद इतिपक्ष एव मुख्यतयाऽभिष्रेतः। यागा-भेद्पच एव प्रौढिः तस्पच्स्यैव तंत्ररह्ने 'अथापि नामे-त्यादिना प्रौढित्वोक्तेः। यागैकपश्चस्य मानान्तरविरुद्ध-स्पैव प्रौद्धाक्तेन्घीय्यत्वाच । अतो यत्र शब्दान्तरादि-र्भेद्कं प्रमाणं तत्र यागभेद्स्ततोऽपूर्वभेदः। कार्यभेद्स्य सामग्रीभेदाधीनत्वात् । अग्निहोत्रसोमादौ च शब्दान्त-राद्यभावाच न यागहोमभेदः। किंत्वेकस्यैवाभ्यासोऽतो-नापूर्वभेदः। किं च जीवेदाभेदस्य काल्पनिकत्वेऽर्जुनाः दीन्प्रति सर्वज्ञकर्तृकोपदेशानुपपत्तिः। न हि मायिकस्य भेद्स्य मायामोहं विना द्शेनं संभवतीति। न वा मायामोहितस्येश्वरत्वे मानमस्ति । न चास्वाप्निकगुरु-शिष्यवदुपपत्तिः। स्वाप्तिकगुर्वादेः खस्य शिष्यस्य च

कल्पितत्वमजानतो भ्रान्तस्योपदेशकत्वादिसंभवेऽपि सर्वस्य किएतस्वं जानतस्तद्संभवात्। न चैन्द्रजालि-कवदीश्वरस्य कल्पितद्शेनोपपत्तिः। स्वमायामोहरहित-स्पैन्द्रजालिकस्य कल्पितद्शीनासंभवात्। यथा हि वैद्यः शास्त्रगुरूपदेशादिज्ञातौषधप्रभाव इद्मौषधिममं रोग-माञ्च नादायति पश्यन्त्विति वद्ति तथा गुरूपदेशादि-नाऽनेन मंत्राद्पियोगेनेत्थं लोको भ्राम्पतीति ज्ञातमंत्रादि-प्रभाव इममापश्यंहिवति तदापरोत्त्याभावेऽपि वद्-त्यैन्द्रजालिकः। ननु तथापि शब्दान्तरादिना न भेद-सिद्धिः। शब्दान्तरादिसत्त्वेऽपि विद्याभेदाऽनंगीकारात्। सर्वविद्याम्नातानां सर्वेषां गुणानामुपसंहारः कार्य इति न विद्याभेदेन गुणानां प्रतिकरणं व्यवस्था किन्तु मानु-षाद्या हिरण्यगभीन्ता मुक्त्यधिकारिणः फलतारत-म्येन मुक्तिभाज इत्यधिकारिभेदेनैव तत्र हिरण्यगर्भः सर्वोत्कृष्टमुत्त्वयहतया कर्मकाण्डस्थसकलगुणोपसंहार-योग्यः। अन्ये तु स्वस्वभाविमुक्तयनुसारिगुणोपसंहार-योग्याः। यद्यप्यस्मद्।दिभिर्मुक्त्यधिकारिभिरुपासना-रम्भसमये खखभाविमुक्तिखरूपं प्रतिपुरुषमनादियोग्य-तानुसारेण व्यवस्थिततारतभ्यमजानद्भिः स्वस्वोपासना योग्या गुणा निश्चेतुं न शक्यन्ते तथापि स्वस्वगुरोरन्य-स्माद्रा सर्वज्ञात्तान् गुणान्निणीय तदुपसंहारः कार्यः। ब्रह्मणोपसंहर्तेच्यानां सर्वगुणानामाम्नानस्यैकस्यां विचा-यामभावादिति शब्दान्तरादीनां भेदकत्वं स्पष्टं त्यक्त-मिति चेत्, एकत्र बाधकात्यागेऽपि सर्वत्र त्यागे वीजा-भावात्। यत्तु शब्दान्तराद्यः कर्मभेद्काः सन्तु न वा ब्रह्मणि तु भेद्का न भवन्त्येव। तथा हि 'एषद्येव जीवं प्रबोधयति एतस्माजीव उत्तिष्ठतीति विरुद्धार्थधातुनिष्यः ब्राख्यातरूपस्य शब्दान्तरस्य भेद्कत्वं तद्वोकत्वाविञ्ज-ब्रस्योद्घोध्यत्वावच्छेदो विरुद्धः इत्यतो विरोधमूलमेव वाच्यम्। न च तद्युक्तम्। त्वया ब्रह्मणि विरुद्धधर्म-समावेदाांगीकारात्। 'नित्यः परो नित्यो जीव' इति निस्यत्वाभ्यासस्य परजीवयोरेकत्वे परनित्यत्वश्चत्यैव जीवस्यापि नित्यत्वसिद्धेस्तत्पुनःश्रुतिरनर्थिका दिति पुनःश्रुत्यानर्थक्यं मूलं वाच्यम्। तद्पि न युक्तम्। कार्यकारणाभेदवादिना शक्तिव्यक्तयभेदवादिना च स्वया नित्यत्वानित्यत्वादिसांकर्यस्य परनित्यत्वेऽपि जीवानित्यत्वशंकावारणेन सार्थकत्वात्। संख्याया गुणस्य च भेदकत्वं यस्मिन् 'पंच पंच जना' 'श्रणोरणीयान्महतो महीयान् इस्यादौ त्वयैव प्रतिषिद्धम्। प्रकरणभेदो न भेदक इति स्पष्टमेव। भारतादिषु रामकृष्णादिचरितप्रतिपादकप्रकरणभेदेऽप्य-भेदानपायात् । सृष्टिसंहारादिप्रकरणभेदेऽपि सृष्टिसंहारादिकियाणामभेद्स्यांगीकाराच । एतेन जीवे-शाविति नामभेद्स्यापि भेद्कत्वमिति निरस्तम्। तस्मारपरस्परविरुद्धधर्माद्मितामवताराद्गिनामिव जीवा-नामप्यभेद्श्रत्यनुसारेण तद्त्यन्ताभिन्नवासुद्वांशत्वं त्वया विचारियतुं न शक्यत इति । तनुच्छम् । बोध्य-बोधकत्वयोः सामानाधिकरण्यस्यैद्वर्यविरोधिनोऽस्मा-भिरनंगीकारात्। न हि निस्याप्रतिहतबोधस्येश्वरस्या-बोघादिकं संभवति प्रधानत्वेन नित्यत्वं महत्तत्त्वादिना चानित्यत्वामिति व्यवस्थयेव नित्यत्वादिसांकर्यस्वी-कारात्। महत्तत्त्वाद्यो ह्यबस्थाविशेषाः कारणकलापैर-

भिव्यज्यन्ते । परिनित्यत्वज्ञाने अपि जीवस्यानित्यस्वज्ञांकायाः परजीव भेद्ज्ञानं विनाऽनुपपत्तः। यत्र संख्यान्वयबोधात्प्रागेवा भेद्सिद्धिः तत्र संख्या न भेदिका । यथा
विराद्संपत्रमग्रिहोत्रं जुहोति । एकाद्श्य प्रयाजान्यजतीत्यत्राग्निहोत्रेकत्वस्य प्रयाजपंचत्त्वस्य च प्रागेव निर्णयात्र
संख्यया भेदः । किन्त्वावृत्त्यैवैकाद्शस्वादिसम्पाद्नम् ।
तथा "प्राणस्य प्राणश्चत्तुषश्चत्तुक्त श्रोत्रस्य श्रोत्रमत्रस्यान्नं मनसो मन" इत्यादिनियामकस्यैकत्वानिश्चयाद्यस्मिन्यंच पंच जना इत्यादि संख्या न भेदिका । किन्तु पाशाधिकरणन्यायेनैकत्रैवान्वयः । ज्ञाज्ञावित्यादौ तु प्राक्तदनिर्णयात्स्यादेव संख्या भेदिका । प्रकरणमप्यसति वाधकएव भेदकं रामकृष्णयोभेदे वाधकवज्ञीवेशयोभेदे वाधकं
नास्ति जीवशावितिनान्नोभेदेकत्वं सुरपष्टमेव । जीवस्य
वासुदेवावतारत्वे तं प्रत्युपदेशोऽसंगत एव । न हि
रामकृष्णमत्स्यकूमीदीनां परस्परसुपदेशोऽस्ति ।

इत्थं जीवब्रह्मभेदे सुसिद्धे
 द्यास्त्रारंभः सार्थको नः सुसिद्धः ।
 जीवब्रह्माभेद्वादे समोघो
 ज्ञानाभावात्स्याद्पार्थो विचारः ॥४३॥
 मंडने मध्वतंत्रस्य खंडने च सुरद्वुहाम् ।
 वनमालिकृतं भाति जिज्ञासान्यायवर्णनम् ॥६॥

## जन्मादिन्यायवर्णनम्

श्रीवेद्व्यासायनमः। जन्माचस्य यतः। पूर्वाधि-करणे ब्रह्मशब्देन जीवब्रह्मभेद्मुपपाच शास्त्रारंभः सम-र्थितः। अत्र प्रकारान्तरेण तदेवाचिष्य समाधत्ते। यदुक्तं 'तद्विजिज्ञासस्य तद्वस्रोति विचारविधिवाक्ये ब्रह्मपद्नात्र जीवविलक्षणस्य ब्रह्मणोविचार्यस्य समर्प-णात्सविषयमिदं शास्त्रमिति । तन्नयुक्तम् तत्र ब्रह्म-शब्दस्य जीवपरत्वात् । तथा हि ब्रह्मशब्द्स्तावजीव-स्यापि वाचकः। बृहि बृंहि बृद्धावितिधातोरिव जातिजीव-बोधकत्वं रुख्यैव जीवे गुणपूर्त्यादियोगासंभवात्। परब्रह्मवाचकत्वं तु योगेन, ततश्च रूढेर्योगतो बलवत्त्वा-दिह ब्रह्मशब्द्स्य जीवपरत्वमेव युक्तमिति प्राप्ते सत्यम् रुढिर्वेलीयसी इह त्वस्या योगो वाधकः। 'यतो वा इमा-निभूतानि जायन्त' इत्यादिश्रुतौ हि ब्रह्मपदं निर्दोषस्य वस्तुनो जगज्जन्मादिकारणत्वं बोधयति तद्विष्ण्वेकनिष्ठं तत्त्रक्षणमिति अतिस्मृतिपुराणादिभ्योऽवगतम् । श्रतः तद्नुसारेण योगतः परिपूर्णगुण्विष्णुपर एवायं ब्रह्मदाब्द इति।

वेदे भूरि प्रयोगाच गुणायोगाच जार्ङ्गिण । तस्मिन्नेव ब्रह्मशब्दो मुख्यवृत्तो महामुने ॥ यस्मिन् प्रयुज्यमाने तु गुणयोगः सुपुष्कलः । तत्रैव मुख्यवृत्तोऽयमन्यत्र ह्युपचारतः ॥ इति गार्द्धे । ब्रह्मशब्दस्य हरी मुख्यत्वमन्यत्रामु-ख्यत्वं स्पष्टम् । ननु ब्रह्मशब्दस्य जीवे रूढिरसिद्धा । शरीरबृंहकत्वादिक्लप्तयोगेनैव तत्र प्रवृत्त्युपपः धात्वंतरस्य चाप्रामाणिकत्वादिति चेत्। किमेवं वदता ब्रह्मशब्दस्य जीवे रूढौ प्रमाणमेव नास्तीत्यभिष्रेतम्, किंवा क्लुसावयवदात्त्येव तत्र प्रवृत्युपपत्तौ रूहिनांगी-कार्येति ? नाद्यः "बृहि बृंहि बृद्धाविस्यादिना योगस्येव बृहज्ञातिजीवकमलासनशब्दराशिष्वित्यभिधानेन तत्र जीवेऽपि रूहिसिद्धेः। न च बृंहि वृद्धावित्यादेरिव बृह-ज्ञातिजीवेत्यादेने प्रसिद्धिः । शक्तियाहकाभिधानानाम-नेकत्वेनावीचीनानां तदभावनिधीरणासंभवात्। अन्य-था 'वृह् वृंहि वृद्धावित्यादेरप्यप्रामाणिकत्वापत्तेः। श्रभिः युक्तप्रदर्शितत्वेन तेषां प्रामाणिकत्वे च किमनेनापरा-द्धम् ? तस्याप्यभियुक्ततमोदाहृतत्वात् । त्वदिभमता एवाभियुक्ततमा नास्मद्भिमता इत्युक्तेर्द्वेषमात्रम्ल-त्वात्। अन्यथा बृंहवृहेत्यादिरप्याधुनिकेन प्रक्षिप्त इस्युक्तौ का प्रत्याशा। न ब्रितीयः। देहबृंहकत्वादि-मात्रस्य तद्नवयवार्थस्वात् । श्रुतिस्मृत्याचनुसारेण गुणपूर्त्तरेच तद्वयवार्थस्वाच ।

ननु तथापि सिद्धान्तोऽनुपपन्नः । तथा हि यदि जगत्कतृत्वानुवाद्स्य जीवे पर्यवसानायोगादिचार-विधिवाक्यगतस्य ब्रह्मशब्द्स्य रूढार्थोऽपि जीवः परित्यज्यते । तदा अन्नप्राणमनोविज्ञानानन्देषु ब्रह्म-शब्द्स्य बृत्तिस्त्वया त्यक्ता स्यात् । जीव इव जग-स्कारणस्वादेः पर्यवसानासंभवस्य तेष्वपि तुल्यत्वात् । त्वया "एतन्नानावताराणां निधानं वीजमञ्ययम्" इत्यादिस्मृत्यनुसारेण मूलरूपेणैव हरेश्चतुर्भुखादि-सकळजगत्कारणत्वसुपेयते । न तु प्रतिशरीरं तक्तत्कोः शमात्राधिष्ठानतयाऽभिन्यक्तैरन्नादिरूपैरिति तेष्वच्यनुवाद्युक्तिस्तुल्येव। यद्यपि त्वन्मते सर्वाणि भगवदूपाणि सविशेषाभिन्नानि तथापि तत्तत्कृत्यानि
न्यवस्थितान्येव। न हि रादणवधादिकं शिशुपालवधादिवत्कृष्णचरित्रमध्ये वर्ण्यत इति चेन्न। रूख्या मूलाभेद्दष्ट्याऽन्नमयादिष्वपि जगत्कतृत्ववर्णने वाधकाभावात्। रावणवधादीनां तत्तद्रपपुरस्कारेण प्रवृत्त्या
मूलरूपेणाप्रवृत्त्या च युक्तं श्रीकृष्णचरित्रप्रस्तावे रावणवधायवर्णनम्, मूलाभेद्दष्ट्या च रूपान्तराविष्कृतो
महिमा रूपान्तरे वर्णयितुं युक्त एव।

मयाध्यत्तेण प्रकृतिः सूयते सचराचरम् । अहं सर्वस्य प्रभवो मत्तः सर्वे प्रवर्तते ॥

इति श्रीकृष्णवाक्यात् । रावणवधादेः कृष्णरूपा-विष्कृतचरित्रमात्रसंग्रहप्रस्तावेष्ववर्णनेऽपि सर्वरूपा-भिन्नपरब्रह्मखरूपतया कृष्णवर्णनप्रस्तावेषु कृष्णेऽपि वर्णनदर्शनाच । अतो मूलाभेददृष्ट्याऽन्नमयादिप्विप जगस्कर्तृत्वानुवाद्रो युक्त एव ।

नन्वेवं जीववर्गेऽपि विश्वकतृत्वानुवादो युक्त एव । ज्ञानानंदादिब्रह्मगुणशालितया ब्रह्माभिन्नो जीव इति त्व-याऽङ्गीकारात् । "तत्त्वमसि" इति जीवे प्रकृतजगत्कर्तृ-भावपरामार्शितत्पदोक्तब्रह्माभेद्प्रतिपाद्नस्य, ज्ञानानंदा-दिग्रणेकरूप्यप्रयुक्ताभेदविषयतया "सर्वे खल्विदं ब्रह्म" इति ब्रह्मणि सर्वेप्रपंचाभेद्प्रतिपाद्नस्य, सर्वभूतगुणै-युक्तम्" इतिस्मृतेः पृथिव्यादिगताऽऽधारत्वादिगुणा ब्रह्मणि सन्तीति तद्गुणैकरूप्यप्रयुक्तपृथिव्याद्यभेद्विषय- तया च त्वया "तद्गुणसारत्वानु तद्वयपदेशः प्राज्ञवदिति सूत्रे व्यवस्थापितस्वाचेति चेत्र । सिंहो देवद्त्त इत्यादि वद्गौणाभेदस्यैव तद्गुणेत्यादिस्त्र्रेस्वीकारात् । प्रत्यक्षादि-विरोधेन तत्र गौणार्थस्वीकारेऽपि ब्रह्मशब्दस्य मुख्यार्थे वाधकाभावेन गौणार्थकत्वानङ्गीकारात् । नद्यन्नमयादिषु मूलक्ष्पस्य गौणोऽभेदः मुख्याऽभेदे बाधकाभावात् । "अन्नं ब्रह्मित व्यज्ञानात् । अन्नाद्ध्येव खिल्वमानि भृतानि जायन्ते" इत्यादिश्चत्याऽन्नादिक्षपेष्वपि जगत्कतृत्वोक्तेश्च । अन्नप्तानिक्तप्राणमनोविज्ञानानन्देषु पंचस्वपि ब्रह्मशब्दस्य जगत्कतृत्वज्ञज्ञास्य च दर्शनात्पंचापि भगवद्रूपाण्येव । एकं रूपं श्चत्वा मत्वा साक्षात्कृत्य च रूपान्तराऽऽपरोच्यार्थं भृगोविक्णानिकटे पुनः पुनक्षसित्तः ।

ननु साक्षादेव जीवे विद्यकतृत्वानुवादो युक्तः।

इत्थं ते मतं स्वप्तध्यानमनोराज्येष्वनुभूयमानाः सरित्समुद्रगिरिनरतुरगाद्यो न बहिः सन्तः, नापि भ्रान्तिमान्नविषयाः किन्तु स्वप्तादिद्रष्टुषुद्रषान्तःकरणगतानादिकालप्रवृक्ततिद्रषयानुभवजन्यवासनोपादानास्तदा –
नीमेवान्तद्रत्पन्नाः। तत्र ध्यानमनोरथविषयाः
पुरुषप्रयत्ननिर्वत्यो न तु स्वप्तविषयाः। इयांस्तु विद्रोषः
मनोरथादौ प्रयत्नपूर्विका पदार्थसृष्टिः स्वप्ने पुनरिश्वरेच्छाधनिवेति। एवं ध्यानमनोरथयोरसंभावितविषयः
कोऽपि नास्तीति तद्विषयसर्वस्रष्टरि जीवे साक्षाद्प्यनुवादो युक्त एवेति चेन्न। स्थूलबाह्यप्रपंचस्रष्टृत्वस्य
जीवेष्वसत्त्वेन सर्वस्रष्टृत्वानुवादानुपपत्तेः। ध्यानादिहेत्वन्तःकरणादेजीवे कतृत्वासंभवाच। सर्वजगद्विषयकथ्यानादेरसर्वञ्चे जीवे एकिस्मन्कन्नाष्यसंभवाच।

ननु स्थूलप्रपंचस्रष्टृत्वमपि जीवस्य संभवति तस्य चिरन्तनहिरण्यगभीदिजीवध्यानमनोरथप्रभवत्वोपपत्ते -रिति चेन्न। सर्वध्यानमनोरथादिनाप्यान्तरपदार्थाः नामेव सर्जनात् । अन्यध्यानादिनोत्पादितानां पदार्थी-नामन्यस्याऽऽपरोक्ष्याऽसंभवात् । ऋर्थकियाकारित्वाऽसं-भवाच । एतेनातिस्क्ष्मवासनोपादानत्वेऽपि स्वप्नध्यानः मनोरथविषयाणां भूगोलमहार्णवादीनामतिमहत्त्वं तेषां च स्वल्पशरीरान्तःस्थानं मुहूर्तमात्रावस्थितेषु ध्यानमनोराज्येषु नैकदातवर्षावस्थानमित्यादेरतिदुर्ध-टस्य द्रशनेन तद्वदेव ध्यानमनोरथप्रभवे प्रवंचेऽपि सर्वी-परोक्ष्याद्युपपत्तिरिति निरस्तम् । स्वामिकादीनामनु-दुभूतगुणकानां महतामप्यन्तःसमावेक्शोपपत्तेः सुहुर्तः मात्रस्थितानां बहुकालस्थायित्वबुद्धेर्भ्रमत्वेनाप्युपपत्तेः। अन्यसृष्टानां स्वाभिकानां मानोरथिकानामन्यं प्रत्यापरो-क्षस्यार्थिकियाकारित्वस्य चाद्दीनेनाघटघटनाकल्पनायां मानाभावात्। स्वाप्तिकादिसृष्टेस्तवापि सम्मतत्वाच। सत्यत्वं परं त्वया नेष्यते "यत्प्रयन्त्यभिसंविशंतीति मुक्तप्राप्तिरूपसंवेशस्य सर्वजडजीवात्मकप्रपंचलयस्य जी-वेऽनुवादस्यानुपपत्तेः। स्वयमलीनस्य सर्वेलयाधिकरणस्य च जीवत्वासंभवात् । हिरण्यगर्भादीनां नानात्वेन जीवान्तरध्यानविषये जीवान्तरस्यास्रब्दृत्वात्।

किं च ब्रह्मपद्स्य जीवपरत्वे जीवपरयोरभेदो म-हावाक्यार्थः । स च जगज्जन्मादिकारणत्वजीवत्वा-पन्नयोर्भुख्यः । स न संभवति । ताभ्यां रूपाभ्यां तयो-भेदाङ्गीकारात् । अभेद्स्य प्रत्यक्षादिवाधितत्वाच । ज्ञानानंदस्वादिना गौणाभेस्य ''तद्गुणेत्यादिस्त्रत्रोक्तस्य

त्वयानङ्गीकारात्। ममेष्टापत्तेश्च। तद्वह्येत्यादौ गौणार्थ-ग्रहणे मानाभावाच । एतेनोक्तप्रकारद्वयानङ्गीकारेऽनु-वाद्ब्रह्मपद्स्वारस्यविषययोर्जीवपरयोर्विरुद्धधर्मवत्तया-ताभ्यामुपस्थापितयोरपि "यतो वेत्यादि महावाक्यप्रामा-ण्याद्त्यन्ताभेदः संभवति । विरुद्धधर्मवत्त्वस्य तयोर-भेदाविरोधिताया आचाधिरणे समर्थनादिति निरस्तम्। ब्रह्मपद्स्य जीवपरेशाभेदे स्वारस्यस्य त्वदाशामात्रत्वात्। सर्वज्ञत्वाल्पज्ञत्वादीनां भेदकानां सत्त्वाच । एतेन यदि विरुद्धर्घमस्याभेद्विरोधित्वं तद्। विधेयानुवाद्यरूपतया जीवब्रह्मसमपेकस्य भागद्यस्य महावाक्यार्थभूताभेदे विरोधिधर्मद्वयोपस्थापकतया विरोधे सत्यविरोधाय कस्य-चिदुभागस्यार्थवाधेकर्तव्ये विधेयभागस्य तात्पर्यवत्तया प्रवलत्वात् , न विधौ परः शब्दार्थ इत्यनुवादमुख्यत्वाय विघावमुख्यार्थपरिग्रहस्य न्यायविद्गिर्निराकृतत्वाच, श्र-नुवादभागस्यैवार्थवाघः प्राप्नुवन्जीवगतध्यानादिविष-यस्त्रष्टत्वगोचरत्वलक्षणस्य संकोचरूपवाधस्य त्वदसंम-ततया गत्यन्तराभावादुब्रह्मण्येवानुवाचे जीवाभेद्वि-रोधिजगत्कारणत्वोपमदीतमा वाधः प्राप्नोति। दृष्टश्च पूर्व-तंत्रेऽप्यनुवाद्यधमस्य विधेयविरोधेनोपमद्दः । ह्यकथ्याग्निष्टोमस्तुतशस्त्रं स्यात्सति हि संस्थान्यत्व-मित्यधिकरणे, 'अप्यग्निष्टोमेराजन्यस्य गृहीयाद्प्युक्थ इति राजकर्तृकयोरुकथ्याग्निष्टोमयोर्विधीयमानः षोडशि-ग्रहः स्तुतदास्त्ररहितः स्यात्तद्रत्वे षोडशिसंस्थतयोक्थ्या-ग्निष्टोमसंस्था भंगप्रसंगेनोक्थ्यस्याग्निष्टोमस्य षोडिशाग्रहविध्ययोगादिति प्राप्ते सिद्धान्तितम्, स्तुतश-स्त्रवत्त्वेन निर्ज्ञातषोडशिग्रहोऽत्र विधीयमानस्तथैव प्राप्नोति । न च संस्थाभंगो दोषः। पूर्वसंस्थोपमंदैन संस्थान्तरविध्युपपत्तेः।

डक्थ्यसंस्थो हि यः प्राप्तस्तथाग्निष्टोमसंस्थकः। राजन्यस्य तथा नासौ किंतु षोडशसंस्थकः॥

इस्रेव विधेः पर्यवसानादिति। एवं षोडिशग्रहवि-ध्यर्थे प्राप्तेनापि स्तोत्रशस्त्रेण यदा तद्विरोधिनोरनुवा चयोस्कथ्याग्निष्टोमसंस्थयोस्पमर्दस्तदा किमु साक्षाद्विधीयमानेन जीवत्वेन तद्विरुद्धस्यान्वाद्यस्य जगत्कारणत्वस्योपमर्दे इति । एवं च पूर्वोक्तप्रकारद्याः नंगीकारे जीवपरयोरत्यन्ताभेदप्रसत्त्या त्वद्भिमतभेद-हानाद्विरुद्धधर्मवतोरत्यन्ताभेदो न संभवतीत्यनुद्याये ब्रह्मणो जगत्कारणत्वस्थापि हानाच त्वन्मतस्य हानिरे-वेति निरस्तम् । विरुद्धधर्मवतोरभेदासंभवात् । उक्त-न्यायवैषम्याच । तथा हि राजन्ये प्राप्तयोद्धन्थ्याग्निष्टोम-संस्थयोबीधेऽपि न तद्नुवंधिविधीनामस्यन्तबाधो धर्म्यः न्तरे चरितार्थत्वात्। ब्रह्मणि जगस्कारणत्ववाधे तु सृष्टि-प्रलयादिवाक्यानामत्यन्तवाघः स्याद्विषयान्तराभावात् तस्मात् "आनर्थक्यप्रतिहतानां विपरीतमेव बलाबल-मिति न्यायादिरोधे परस्यापि ब्रह्मशब्दस्य रूदित्यागात्। ब्रह्मपद्स्य पूर्णानन्द्गुणवत्परस्वेन ब्रह्मपदार्थस्वसर्व-जगत्कारणत्वयोरविरोधोपपत्तौ ब्रह्मपद्स्य जीवे रूढ़ि-मंगीकृत्यानेकश्चतिविरुद्धस्येदवराकारणत्वस्यांगीकारा— नौचित्यात्। यथा हि हदो वहिमान् इत्यादिशब्दा-र्थस्य विह्नहर्संसर्गस्य वाधेन विह्नहरान्यतरपदलक्षणया वाक्यार्थोपपत्तिस्तथात्रान्यतरपद्स्य मुख्यार्थे विहायो-पप्रत्तिः कार्यो । तत्र जगत्कारणादिशब्दार्थत्यागे उप- देशो व्यर्थः । जगत्कारणान्यज्ञानस्य मोक्षाहेतुत्वात् । "तमेव विदित्वातिमृत्युमेतीत्यादिश्रुतेः । श्रतो ब्रह्मपद्स्य रूढिं त्यक्तवा यौगिकार्थमादाय वाक्यार्थोपपक्तिः कार्या। यक्तु सृष्ट्यादिवाक्यानां विषयान्तराभावो न दोषः।

ब्रह्मणो ऽद्वितीयत्वसिद्ध चर्थमध्यारोपापवादापेक्षितारोप-मात्रेण चारितार्थ्यम्। दृष्टं च अग्निचयनेऽग्निहोत्रे च जर्ति-लयवाग्वादिविधिषु तद्वदिहापीति । तत्तुच्छम् । आद्वितीया-दिशब्दैर्द्वितीयमात्रनिषेधासंभवात्। तथा हि तैर्द्वितीया-भाव उपलक्षणतया विद्रोषणतया वा बोध्यते चिन्मात्रं वा। आद्ये द्वितीयाभावेनैव सदितीयत्वम्, न चाभावो-मिथ्या । प्रतियोगिनः सत्यत्वापत्तेः । न चाभावस्यापि ब्रितीयत्वान्निषेधः। मे माता वंध्येत्याद्वितस्वविहितस्य निषेधस्य निषेधे श्रुतेर्व्याघातापत्तेः। न चाभावो भिन्नः स्वीत्रियते अभावत्वाधेयत्वाधिकरण्त्वसप्रतियोगिक-ह्वादेभीवस्य सत्त्वेनाद्वैतहानेः। श्रद्वितीयपदस्य संकोचा-वश्यकत्वे स्वतंत्रद्वैतनिषेधगरत्वेन संकोचापत्तेश्च वेदा-न्तानामखंडाथकत्वहानेश्च । न चाभावोऽधिकरण-स्वरूप एवास्तु निरपेक्षसापेक्षयोध्रमकालानिश्चितानिश्चि-तयोडेह्मद्वितीयाभावयोरैक्यासंभवात् । न चाभा-वत्वेन सापेक्षत्वादिकं स्वरूपेण निरपेक्षत्वादिकमिति वाच्यम् । स्वरूपातिरिक्ताभावत्वांगीकारे तेनैवाद्वैतः हानेः । नान्त्यः चिन्मात्रबोधस्य द्वैताविरोधित्वात्। धर्मिभूतलादिमात्रज्ञानं घटतद्भावान्यतर-वत्ताज्ञानविरोधि । अज्ञानाचिधष्ठानतया चिन्मात्रस्य सदा भानाच्छास्त्रस्य वैयथ्यीपत्तेश्च । जितेलाद्यर्थ-वादानां स्तावकानां पाशस्त्यलक्षणया विध्येकवाक्य-

त्वेन सार्थक्येऽपि सृष्टिवाक्यादीनां वैयर्ध्यापत्तेः।
न हि सगुणसप्रपंचसृष्ट्यादिप्रकरणे नियमेन तिन्निष्धकं वाक्यमस्ति । किं चेश्वरिनष्टस्य व्यावहारि-कस्यापि जगत्कतृत्वादेरसिद्ध्यापत्तेः । न हि जर्तिला-दीनां व्यावहारिकं होमकरण्यत्वं प्रतीयते । न वातीरतात्पर्यकगंगापदेन प्रवाहबोधो भवति । किं च शास्त्रप्रसक्तस्य न सर्वथा निषधः। अतिरात्रे षोडिशानं गृह्णाति नातिरात्रे षोडिशानं गृह्णातीत्यत्रापि षोडिशानं गृह्णाति नातिरात्रे षोडिशानं गृह्णातीत्यत्रापि षोडिशानं गृह्णाति नातिरात्रे षोडिशानं गृह्णाति करोतिस्यत्र विकल्पानुपपत्तेश्च । द्रीपूर्णमासप्रकरणेऽभिहितस्य न तावित्यादिना प्रशावाज्यभागनिषधस्य प्रसक्तिरपेश्वते सा च शास्त्रादेव शास्त्रपासस्य सर्वथा निषधासंभवादाज्यभागयोर्विकल्प एव पश्चौ स न स्यादित्यर्थः। अतः प्रसक्तार्थानुमितशास्त्रपासस्य यदा न सर्वथा वाधस्तदा प्रसक्तार्थानुमितशास्त्रपासस्य यदा न सर्वथा वाधस्तदा प्रत्यच्छितप्रासं न बाध्यते इति किस्र वाच्यम् ?

किश्च 'असद्रा इद्मग्र आसी'दित्यादिब्रह्मसत्तानिषेधाय 'तत्सत्यं' 'सदेवसोम्येत्यादिवाक्यमारोपपरं
किं न स्यात्। अत एकस्य ब्रह्मपद्स्य रूढिपालनाय
'यतो वेत्याद्यनुवादस्यानेकसृष्ट्यादिवाक्यानां चोपमर्दनं
न युक्तम्। नन्वेकानुरोधेन बहुनामुपमदीं न युक्त
इति; सत्यम्, परन्तु स न्यायस्त्वया तद्ब्रम्हेत्यत्र ब्रम्हशब्दे त्यक्तः। त्वया हि पूर्वीधिकरणे ब्रह्मशब्दस्य
जीवब्रह्मभेद्साधकत्वमंगीकृत्य तेनैकेन पूर्वपक्ष्यभिमतसक्ताद्वेतश्रुतीनां वाधो वर्णितः। तद्दित्येवात्र वक्तं
शक्यम्। तेनैव शब्देन जीवे रूढिन्यायतः प्राप्तेन जगत्कारणब्रह्माभेद्वोधनपर्यन्तेन सृष्टिवाक्र्यादिसर्वद्वैत-

श्रुतीनामुपमद् इति न ह्ययं ब्रह्मशब्दो यौगिकत्वे वलवान्न तु रूढत्व इति वक्तं युक्तमिति चेन्न। भेद्याहकश्रुति-प्रत्यक्षाचनुग्रहेणोत्पित्तिशिष्टन्यायादिना ब्रह्मशब्द्स्य जीवेशोभद्साधकत्वोक्तः। पूर्वपक्ष्यभिमतचिन्मात्रपर-वाक्यैर्वेद्धपदार्थगुणपूर्तेरविरोधाच। 'हे ब्रह्मणी वेदि-तव्ये' 'तदेव ब्रह्म परमं कवीनाम्' 'परं ब्रह्म परं धामेत्य-त्रोक्तविद्वदूढिं भगवति ब्रह्मपद्स्यांगीकृत्य सिद्धान्त-प्रवृक्तेश्व। मुमुन्नुज्ञेयगुणपूर्तिबोधकत्वेन ब्रह्मपद् यौगि-कत्वस्यैवोचितत्वाच। अतो यौगिकत्वे ब्रह्मशब्दो बलवान्न तु रूढत्व इत्यपि युक्तम्।

ननु परमते जीवब्रह्मणोर्विरुद्धधर्मवतोरप्यभेदबोधने लौकिकदृष्टिर्न विरोधिनी तन्मते परमेश्वराचिन्त्याद्भृत-शक्तिमहिम्ना विरोधाभावादिति चेन्न। विरोधोपपाद्कै-श्वयेविरोधिनोऽसर्वज्ञाऽभेद्स्यैश्वर्येणोपपाद्यितुमदाक्य-हवात्। यत्तु श्रोत्रैकगम्ये शब्दे रसनेंद्रियस्येव वेदैक-गम्ये ब्रह्मणि मानान्तरस्य साधकत्ववब्दाधकत्वमपि नास्तीति त्वन्मतं 'श्रुतेस्तु दाब्दमूलत्वादित्यधिकरणे द्शितम् । इत्थं हि तद्धिकरणम् — ईश्वरो जगत्कर्ता चेत् चुद्रकार्येषु कृत्स्नप्रसत्त्या प्रवर्तते तदेकदेशेन वा, नाचः स्वल्पकार्ये कृतस्नप्रसत्तया प्रवृत्तौ प्रेत्तावत्वहानि-प्रसङ्गात् । न द्वितीयः । तस्य निरवयवत्वात् । तस्मा-ज्ञीवस्य त्वतंत्रकर्तृत्वे कृत्स्नप्रसत्त्यादिदृषणं यदुक्तं तदीश्वरेऽपि स्वादिति प्राप्ते, ब्रह्मणि यथाश्रुति यस्य कत्य-चिद्रथस्याङ्गीकारे लौकिकाः ग्रुष्कतर्का न प्रतिभटा भवि-तुमीशते। न हि श्रौत्रैकगम्ये शब्दे चत्तुरादिकं साधकं बाधकं वा भवितुमहिति। अत एव "योऽसौ विरुद्धो-

ऽविरुद्धो मनुरमनुवीगवागिंद्रोऽनिंद्धः प्रवृत्तिरप्रवृत्तिरपरः परमात्मेति श्रुतिरेव लोकदृष्ट्या विरुद्धानामिष धर्माणां परमात्मन्यविरोधं बोधयति । तस्मान्मानान्तरगम्यस्य जीवस्य स्वतंत्रकर्तृत्वाङ्गीकार एव कृत्स्नप्रसत्त्वचादिलौकिकतकाः प्रसङ्घेरन् नेश्वरस्येति । यथाश्रुति निरवय-वोऽपि परमेश्वरः कार्यानुरूपमेकदेशेन जगन्निर्माणे प्रवर्तते जीवनापि निरवयवेनैव कार्यानुरूपमेकदेशेन कृत्स्वप्रसत्त्वया वा कारयतीस्यभ्युपगतौ न कश्चिद्दोषः । एवमीश्वरस्य तर्कागोचरत्वं विस्मरसीति तन्न । ईश्वरस्य निल्यनिरवयत्वादिबोधकनिर्दुष्टागमानुरोधेनैवासर्वज्ञत्वादिगुणकजीवाभेदानङ्गीकारात् । केवलतर्केणैव भेदानङ्गीकाराच । नहीश्वरेऽज्ञत्वसमावेशे श्रुत्यादिविरोधन्वदुक्तधमसमावेशे श्रुत्यादिविरोधन्वदुक्तधमसमावेशे श्रुत्यादिविरोधन्वदुक्तधमसमावेशे श्रुत्यादिविरोधन्वदुक्तधमसमावेशे श्रुत्यादिविरोधन्वदुक्तधमसमावेशे श्रुत्यादिविरोधन्वदुक्तधमसमावेशे श्रुत्यादिविरोधन्वदुक्तधमसमावेशे श्रुत्यादिविरोधन्वदुक्तधमसमावेशे श्रुत्यादिविरोधनेवा

ननु जीवब्रह्मभेद्श्रुत्यनुग्राहकत्वेन त्वद्भिमतानां विषद्धधमेवस्वादितकीणामपवादकत्वेन तद्भेद्श्रुतिप्रावल्यापादका जीवे प्रत्यक्षसिद्धस्य कमकर्तृत्वस्य ब्रह्मणि श्रुतिप्राप्तसृष्टिपालनसंहारादिकत्वस्य च प्रतिक्षेपकत्या कर्तृत्विवशेषतद्नुवंधिग्रुण्रूष्पान् जीवब्रह्मणोः सर्वानिप धर्मान् विचाराऽसहान्मिध्याभूतानकुर्वन्तः कृत्स्वपस्तस्यादितको एव श्रुत्यनुग्राहका इत्युपाद्याः। विरुद्धधमेवत्रवमूलतकीस्तद्पोदितत्या श्रुत्यननुग्राहकाः ग्रुष्कतको उपेक्षणीया इति चेन्न। त्वद्भिमतजीवेशाभेद्श्रुतीनां हि स्वरूपातिरिक्ताभेद्परत्वेऽद्वैतहानेः। स्वरूपाभिन्नाभेद्परत्वे स्वरूपस्य नित्यसिद्धत्वेनोपदेशवैयध्यम्। स्वरूपज्ञानस्य भेद्ज्ञानाविरोधाच । कर्तृत्वादिधमीणां मिध्यात्वे तद्दोधक-

श्रुतीनामप्रामाण्यापत्तेः। तर्कहतानां व्यावहारिकत्वस्य व्यावहारिकाणामव्यवस्थायाश्च त्वयानङ्गीकारेण कर्तृ-त्वादेव्यावहारिकत्वस्यापि हान्यापत्तेः श्रुतौ ब्रह्मणो-ऽवरत्वादिनिर्देशस्तु तस्यावरत्वादेनियामकत्वाद्ययापकत्वाचोपपद्यते। 'सर्वे समाप्तोषि ततोऽसि सर्वे हत्यादिस्मृत्यनुसारात्। अतो जीवेशभेदश्रुत्यनुग्राहकाः विरुद्धभवत्त्वादितकाः सत्तकास्तद्रोचरत्वं ब्रह्मणः स्वीक्रियते। जीवेशाभेदश्रुत्यनुग्राहकास्तकाः प्रत्यक्ष-वाधिताः विरुद्धधमसमावेशोपपादकैश्वयीविरुद्धाश्चा-सत्तकाः।

मण्डने मध्वतन्त्रस्य खण्डने च सुरद्रुहाम्। वनमालिकृतं भाति जन्मादिन्यायवर्णनम् ॥१॥

इति श्रीमद्रनमालिविराचिते मध्वमुखालङ्कारे जन्मादिन्यायवर्णनं समाप्तम्

## अथ शास्त्रयोनित्वन्यायवर्णनम्

श्रीकृष्णायनमः । मुमुत्तुज्ञेयजगदुत्पादादिकर्तृत्वं ब्रह्मणोऽसाधारणं लक्षणमुत्तवा तत्र प्रमाणमाह— शास्त्रयोनित्वादिति । ननु जगदनेककर्तृकं महाकार्य-त्वात् , शिवो जगत्कर्ता सर्वज्ञत्वाद्त एव ब्रह्मापि जगत्कर्तीति कथं विष्णुरेव जगत्कर्तीति प्राप्ते जगत्कारणं धर्मादिवच्छास्त्रैकप्रमाणकमेव नत्वनुमानादिगम्यम् । अनुमानस्योपाध्यादिद्रोषसंभवात् । शास्त्रेण तु विष्णवे-कनिष्ठमेव कारणस्वं प्रतिपाद्यते ।

ननु त्वन्मते शिवादेर्जगत्कर्तृत्वं दुर्वारम्। जगतः सामान्यतोऽनेककर्तृकत्वसाधकानुमानेन विशिष्य शिवादिकर्तृकानुमानेन च तात्पर्यनिणीयकोषपत्यादित्तिंगै-श्रानुग्रहीतानां 'सदेव सोम्ये'त्यादिवाक्यानामनेकस्रष्टृपरत्वसंभवात्। त्वन्मते हि श्रुतिवाक्यस्यैक एवार्थ इति नियमो नास्ति। 'ज्योतिकपक्रमान्तु तथा द्याधियत एक' इत्यधिकरणे हि तावत्कृत्स्ककर्मकाण्डस्त्वया कर्मब्रह्मो भयपरतया व्याख्यातः। तथाहि-तत्र वसन्तवाक्येषु यथा वसतीति वसः ''पचाद्यच्''। तनोतीतितिः श्रौणादिङिप्रत्ययः। पूर्वपद्स्य च नकारागमः। वसंश्रासौ तिश्र वसन्तः। सर्वत्र व्यासो वर्तमानो जगत्कर्ता चेत्यर्थः। तत्र संबुद्धिवसन्ते द्विक्तिराद्रार्था, जिजातं पूर्ववज्ञनेर्विप्रत्ययः ओति ओतं अवतेः क्तिः जातं जगत्। श्रोतं प्रविष्टं यस्मिन्स ज्योतिः, षः प्राणः वेष्टकत्वात् "षकारः प्राण आत्मेतिश्रुतेः। ज्योतिश्रासौ षश्रेति ज्योतिषः

तस्य संबुद्धिज्योंतिषेति। आयजेतेत्यपि संबुद्धिः आसम-न्तात् यजैः यज्वभिः। इत प्राप्तेत्यर्थः। यजेर्धञर्थे कविधानमिति कप्रत्ययः संप्रसारणाभावरुच्छान्द्सः। इन्द्रागच्छेत्यत्र इन्द्र इति अ इति गच्छ इति संबोध-नानि गमेछेदेश्च डप्रत्यये सति गं गतं छं छादनं यस्मा-दसौ गच्छः निरवद्य इत्यर्थः । स्वाहादाद्दे स्वमात्मीयं-यज्ञादिषु द्त्तं हविरादि त्राहरति स्वीकुरूत इति स्वाहः हित्रो डप्रत्ययः। तद्नन्तरं ऋइति विष्णुनाम तयोः समासे सम्बुद्धिः नमःश्रद्धे नमतेरधिकरणार्थेऽसुन्प्रत्ययः। नमंति नियमेनास्मिन् वर्तन्ते कल्याणगुणा इत्यर्थः इति। तथोपनिषत्स्वपि अब्रह्मवाचिशब्दा ब्रह्मस्वार्थोभयपर-तया व्याकृताः । तद्यथा प्राणो वा श्राज्ञाया भूयानिति-प्रकरणे प्राणदाब्दो सूमाधिकरणे ब्रह्मपरतया व्यतीहारा-धिकरणे च मुख्यप्राणपरतया व्याख्यातः इत्येवमन्यन्ना-पीति चेत् 'नामानि सर्वाणि यमाविशन्ति' 'सर्वे वेदा यत्पद्मामनन्ती त्यादि श्रुतेः 'वेदैश्च सर्वेरहमेव वेद्य' इत्यादिस्मृतेश्चानुसारेण ज्योतिरादिशब्दानामन्यपरतया प्रसिद्धानां योगादिना भगवत्परत्वेन वर्णनेऽपि कारण-वाचकानां 'सदेव सोम्येद्मग्र आसीत्' 'ब्रह्म वा इद्मग्र आसीदित्यादिसृष्टिवाक्यगतानां सद्ब्रह्मादिशन्दा-नामन्यपरत्ववर्णनं न युक्तं बीजाभावात्।'

न च श्रुतीनामनेकार्थपरत्वं मन्वानस्य तवान्य-परत्वशंका स्यादेवेति वाच्यम् ? 'एको ह वै नारायण श्रासीन्न ब्रह्मा न च शंकर' इत्यादिविद्रोषवचनैर्वि-रोधेनोक्तशङ्कानुद्यात् । लोकादितोऽन्यत्र प्रसिद्धानां शब्दानां भगवति सर्वशब्दसमन्वयाय योगादिना

भगवस्परत्ववर्णनेऽपि भगवदेकनिष्ठतया प्रसिद्धाना-मन्यपरतया वर्णने बीजाभावात् । अतं एव भगव-देकवाचकतया सुप्रसिद्धानां नारायणादिशब्दानां सम-न्वयो न कीर्तित त्राकरे। किंचास्तु सृष्टिवाक्यगतः सदादिशब्दानामनेकार्थकत्वं तथापि नानेककर्नृणां सिद्धिः। न हि हर्यादिपदवाच्यस्य मण्डूकादेः सिंहत्वं सिद्धचिति। एकमेव जगत्कारणत्वादिरूपं धर्मे निमि-त्तीकृत्यानेकत्र प्रकृतौ चानेकार्थकत्वहानिः घटादिः पद्तुल्यस्वात्। किं च सृष्टिवाक्यादिप्रतिपाचा बहवः कर्तारः परब्रह्मरूपाः स्युस्तदैतेषां 'पराऽस्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते' इति श्रुतिबलात् प्रत्येकमचिन्स्यापरिमितशाक्तिः मतां तेषां सम्भ्य स्रष्टृत्वकल्पनमयुक्तम् । लोके प्राकारा-दिषु शिल्प्यादीनां संभूयकारित्वस्याशक्तिनिबंधनत्वात्। अतः सृष्टिवाक्यानामेकस्मिन्नेव स्रष्टरि पर्यवसानावइयं-भावे विशेषवचनबतान्नारायणपर्यवसानम् । अनेकेषां सर्वनियामकत्वस्य परमस्वातन्त्र्यस्य चासंभवात्।

ननु त्वन्मते चेश्वेरस्य जगत्सृष्टौ नियमेन प्रकृत्यादिकमपेक्षमाणस्य तन्नापि प्रकृतिमुपादान-स्वेनैव कालादिकं निमित्तत्वेनैवापेच्य प्रकृत्यैव महान्तं महत्तैवाहंकारमित्यादिकमनियमं वापेक्ष्य मृजतः किं नाम स्वातन्त्र्यम् १ स्वातन्त्र्ये साति कदा-चित्पकृत्यादिकमनपेक्ष्य निमित्तोपादानकार्यक्रमादिकं च्युदस्य मृष्टिप्रसङ्गादिति चेन्न । प्रकृत्यादीनां तद्धी-नानां तत्स्वातन्त्र्याविरोधित्वात् । तन्नियामकत्वेनैश्वर्या-धिक्यसिद्धेश्च । स्वयमेव गन्तुं शक्तस्यापि गमनसमये बील्या दण्डावष्टंभवत्स्वेच्छामात्रेण प्रकृत्यादिकं स्वा- धीनं जगत्मृष्टचादौ स्वीक्वितः स्वातन्त्रयाविरोधात्। न चैवं प्रत्येकमिखलजगत्मृष्टिशक्ता अपि परमेश्वराः केवलं लीलया संभूय जगत्मृजन्तीति वक्तं शक्यमिति वाच्यम्। अनेकेषां परमस्वातन्त्रयासंभवेन तादृशलीलाया असंभवात्। 'तद्धेदं तद्धेव्याकृतमासीक्तन्नामरूपाभ्यां व्याक्रियते। तस्मान्मायी मृजते विश्वमेतदित्यादिश्चतेः।

'मयाऽध्यक्षेणप्रकृतिः स्यते सचराचरम् । प्रकृतिं पुरुषं चापि प्रविश्यात्मेच्छया हरिः । स्रोभयामास सम्प्राप्ते सर्गकाले व्ययाव्ययौ ॥

इत्यादिसमृतेश्चानुरोधेनशाधीनप्रकृतिपुरुषयोरंगीकारेपि नानेश्वरांगीकारे मानाभावात्। 'चावाभूमी जनयन्देव एक' इत्यादिश्चृतिविरोधाच। न च कत्रेंक्यश्चृतिब्रह्मविष्णुशिवानां मध्ये एकैकस्यैव कर्तुः 'तदैश्चत
बहुस्यां प्रजायेय' इत्यादिषु श्चृतैबहुभवनमुखेरुपस्थापिताया भेद्प्रसक्तेर्निवारणेनाधेवतीति वाच्यम्। भवनकर्तृनिष्ठबहुत्वशंकाया भवनप्रयोजककर्तृनिष्ठैकत्वज्ञानेनाविरोधात्। नद्येक एव कुलालो घटं जनयति स्वयं
न बहुभवतीत्यत्रविरोधगंधोऽस्ति। ईश्वरीयबहुभवनमात्रनिषेधपरतया संकोंचे मानाभावाच।

ननु तथापि न त्वन्मते परमेश्वरैक्यसिद्धिः— तथाहि 'यो वै भूमा तत्सुखमित्यादिश्वतौ भूमदाब्दस्तवापि ब्रह्मपरः । तत्रायं त्वन्मते विशेषः बहोर्लीपो भूचबहोरिति भावे निष्पन्नोऽपि भूमदाब्दो 'यो वै भूमा तद्मृतमित्यादिषु धर्मिण्येव-प्रयोगाद्धर्मिण्येव रूढः। तस्य च परब्रह्मणि धर्मिणि बैकुंठे प्रवृत्तौ निमित्तं अवधिविशेषगणनानिरपेत्तपूर्णत्वं नत्व-

स्मादेवायं पूर्ण इति प्रतियोगिविद्योषापेक्षम् । प्रकर-णोपपदादिसंकोचकाभावात् । नामवागाद्युत्तरोत्तरो-त्कृष्टनिरूपणे चरमकत्तापन्नत्वान्नाल्पे सुखमस्तीति-सर्वस्याप्यल्पस्य प्रतियोगित्वेन निरुपदेनाल्पपदेन निर्देशाच । तच निरवधिकं पूर्णत्वं न धर्मिण एव परममहत्वरूपं किन्तु तत्तद्गुणानामानंदादीनां निरति-शयत्वरूपम् । 'वाग्वाव नाम्नो भूयसीत्यादौ वैपुल्य-रहितेषु वाक्संकल्पध्यानादिष्वपि तत्र प्रकरणे भूम-शब्दसमानार्थेकभूयःशब्दद्शनेनात्रापि तदैकरूप्याय गुणतो वैपुल्यस्यैव तद्रथतौचित्यात्। तच पूर्णत्वं सर्वेषामधिकारिणां नैकप्रकारेण अवणमननध्यानसाक्षा-हकारेषु प्रतीयते, किन्तु तत्तचोग्यतानुसारिणा तार-तम्येन । न च पूर्णत्वे तारतम्यस्यासंभवः । क्षणा-नन्त्य इव तदुपपत्तेः । श्रस्ति हि पूर्वोत्तरकल्पापेच्वयाऽ-तीतक्षणेषु सतोरानन्त्ययोस्तारतम्यमिति तदेतदुभू-माधिकरणादौ स्पष्टम्।

तत्रेदमुच्यते । इयत्तापरिच्छेदराहित्यमात्ररूपं संभवित तारतम्यमानन्त्ये । न तु निरितद्यायत्वसर्वोन्तमस्वसर्वोत्कृष्टत्वापरपर्यायतया तेष्वधिकरणेषु स्वयोन्द्योषिते भूमब्रह्मशब्दयोः प्रवृत्तिनिमित्ततया स्वद्भिमते ब्रह्मानन्दादीनां पूर्णत्वे निरितद्यायत्वस्य व्याधानतात् । नहि ये तारतम्यशालिनस्ते निरितशयाः सर्वोत्तमा इति च युज्यते तेषु यस्य यद्पेक्षया निकर्षन्तस्य तेन सातिशयस्योत्तमत्वस्य चावर्जनीयत्वात् । यग्रुच्येत परमेश्वराचिन्त्यशक्तिमहिम्ना तदानंदादिवि-श्रोषाणां परस्परतारतम्यवतामपि निरितश्यस्वादि संभ-

वतीति तदा परमेश्वराणामाचिंत्यदाक्तिमहिम्ना परस्परं भिन्नानामप्येकत्वं संभवतीति किमिति वक्तं न दाक्यम् ? तस्मात्परब्रह्मानन्दैकदेशात्सातिशयत्वेन भूम्न एव भूमरूपतया तत्तद्धिकारिणं प्रति भूमशब्दः प्रतिपाद्यतीति त्वया वक्तव्यमिति ।

श्रत्रोच्यते । परब्रह्मानंदादेर्भ्मशव्देन तारतम्येनाधिकारिणं प्रति बोधनेऽपि न सातिशयत्वाद्यापित्तः
तस्यैक्यात्तदेकदेशिनोरभेदात् । ब्रह्मानंदादेक्दकृष्टत्वं
तु जीवानन्दाद्यपेक्षया । तच तत्तद्धिकारिभिर्ज्ञेयं सर्वदेशेषु प्रस्येकमपि सर्वधटादिषु घटत्वादिवत्पर्याप्तम् ।
एकस्य घटस्य तदेकदेशस्य वा दृष्टे स्पृष्टे च घटत्वं
दृष्टं स्पृष्टं यथा तथा ब्रह्मानन्दाद्येकदेशे ज्ञाते प्राप्ते
वोत्कृष्टं ज्ञातं प्राप्तं च भवत्येव । भूमब्रह्मादिशब्दैः
सर्वानधिकारिणः प्रति पूर्णत्वप्रकारक एव बोधो जन्यते
तारतम्यन्तु संसर्गविधया भासते तद्बोधकपदाभावात् ।
किंच लोके परस्परतारतम्यवतामपि शरावकरकघटतद्धारसमुद्रादीनां पूर्णत्वव्यवहारोऽपि दृश्यते ।
एतादृशपूर्णत्वं तु जीवेष्वेव नतु ब्रह्मानन्दादिषु, तेषामभिन्नत्वात् भूमादिशब्दैः पूर्णत्वनैव बोधनात् ।

एतेनेश्वराणां मध्ये यदुपासने यस्य पुरुषस्यानादियोंग्यता स एव जगत्कर्ता नान्य इति तस्य स्फुरतीति
तत्तद्धिकारिबुद्धिविषयं तमेवार्थे तस्याधिकारिणः
श्रवणकर्तुर्बुद्धिभेदेन भिन्नं भिन्नं कन्नेंक्यश्रुतिरनुवद्तीत्येव वा तनिर्वाहोऽस्तु । न च श्रुतीनामनेकार्थकस्वसंप्रतिपत्तावपि श्रोतृभेदेन भिन्नभिन्नार्थबोधकत्वं न
संप्रतिपन्नमिति वाच्यम् ? 'आस्मेत्येवोपासीत' इति-

विधौ तव तत्संप्रतिपत्तेः। इत्थं हि तव मतं ब्रह्मोपासनायामधिकारिणस्तावदुपास्यग्रणभेदेन त्रिविधाः।
सत्यज्ञानानन्द्दिभिर ल्पैग्रंणैर्मत्याः संभृतिद्युव्याप्त्यादिभिः सहितैभूयोभिग्रंणैरिन्द्रादिदेवाः अखिलैग्रंणैश्चतुर्मुखाद्यः देवेषु मत्येषु च स्वस्वभाविमुत्त्यथीपासनीयगुणविशेषोपसंहारानुपसंहाराभ्यां ग्रुणभूयस्त्वाल्पत्वावान्तरभेदैस्त्वतिबह्वोऽधिकारिणः सर्वोन्प्रति त्तत्तचोग्यगुणविशिष्टब्रह्मोपासनाभेदानां विधायकं 'आत्मेस्येवोपासीत' इत्यादि वाक्यम्, तत्र देवेषु मत्येषु च
यावद्गुणोपासने योग्यता तं प्रति तावद्गुणविशिष्टं
ब्रह्म आत्मशब्दोभिधत्ते एवकारस्तद्योग्यगुणव्यवच्छेदकः। चतुर्भुखादीन्प्रति सर्वगुणाविशिष्टं ब्रह्माभिधत्ते।
एवकारस्तद्योगव्यवच्छेदक इति निरस्तम्।

डपासनाविधिवाक्यस्य पुरुषभेदेन विरुद्धानेकार्थप्रतिपाद्कत्वं हि युक्तम् । अनुष्ठाने विकल्पसंभवात् ।
नतु वस्तुपरस्य कारणवाक्यस्य विरुद्धानेकार्थकत्वं
वस्तुनि विकल्पाभावात् । डपासनावाक्यस्य हि तक्तत्पुरुषं प्रति तक्तव्योग्यगुणविशिष्ठमेव ब्रह्मोपासनीयं
नायोग्यगुणविशिष्ठमिति वोधकत्वे च न प्रामाण्यं हीयते,
हीयते तु 'सदेव सोम्येद्म्' इति वस्तुपरवाक्यस्य ।
तक्तत्पुरुषं प्रति शिव एव जगत्कर्ता नान्य इत्यादिबोधकत्वे पुरुषभेदेनानुष्ठानभेदवद्वस्तुभेदासंभवात् ।
यक्तु त्वया पुराणेषु रामकृष्णाद्यवतारस्वपाणां भेद्अवणं लौकिकैभ्रीन्त्या गृहीतस्य भेदस्यानुवाद्कमित्युक्तत्वेन तयैव कञ्जेक्यश्चतेरनुवाद्कत्वोपपित्तरिति । तकुच्छम् । अवतारेषु तत्काखवर्तिनां लौकि-

कानां केषांचिद्भेददृष्टिसंभवेनान्येषां च बहुत्वर्लिंगा-भासेन भेदधीसंभवेनानुवाद्कत्वसंभवेऽपि जगत्कत्रैं-क्यस्य श्रुतिं विना प्राप्त्यभावेन तदैक्यश्रुतेरनुवाद्कत्वा सम्भवात्।

नतु त्वया पुरुषाणां योग्यतावन्माहात्म्यज्ञानपूर्वकि स्तेहरूपा भक्तिरप्यनादिरिति, "स्थानविशेषात्प्रकान् शाद्वित्" "अनुबन्धाद्भ्य" इत्यधिकरणयोरुक्तत्वेन शिवाद्भिक्तयन्तर्गतस्य शिव एव जगस्कर्ता नान्य इत्या-दिरूपेण तक्तन्माहात्म्यज्ञानस्याप्यनादित्वं सर्वेषां मता-नामनादित्वस्योक्ततया तक्तन्मताहितमाहात्म्यज्ञानपरं-परानादित्वसंभवाचेति चेन्न । मोक्षेऽपि विद्यमानाया श्रविनाशिन्या उक्तभक्तेरनादित्वेऽपि शिव एव जगन्त्कर्ता नान्य इति ज्ञानस्यानादित्वे मानाभावात् शिवो-त्पत्यादिबोधकवाक्यविरोधाच । श्रुतिविरुद्धानामनादी-नामपि मतानामर्थासाधकत्वाच । यक्तु—

> यदा तमस्तत्र दिवा न रात्रि-र्न सन्नचाऽसच्छिव एव केवलः। तद्क्षरं तत्सवितुर्वरेण्यं प्रजा च तस्मात्प्रमृता पुराणी॥

"प्रजापतिर्वा इद्मेक आस नाहरासीन्न रात्रिरासीत् सोऽस्मिन्नन्धे तमसि प्रासपिद्" त्याद्गिन शिवविरिंचयो-रपि जगत्कतृत्वमावेद्यन्तीति कथं विष्णोरेव जगत्कर्तृ-त्वमिति । तत्तुच्छम् । ब्रह्मणो रात्रौ त्रिलोकीप्रलय-रूपायां शिवादेरवरस्थानेनावान्तरकल्पाभिप्रायेणोक्त-श्रुत्युपपत्तेः । प्रकृतिं पुरुषं चापि प्रविद्यात्मेच्छ्या हरिः।
क्षोभयामास संप्राप्ते सर्गकाले व्ययाव्ययौ॥
प्रकृतिया मया ख्याता व्यक्ताव्यक्तख्रूषिणा।
पुरुषश्चाऽप्युभावेतौ लीयेते परमात्मिन॥
परमात्मा च सर्वेषामाचारः पुरुषोत्तमः।
स विष्णुनामा वेदेषु वेदान्तेषु च गीयते॥
मयाऽध्यक्षेण प्रकृतिः स्त्र्यते सचराचरम्।
बुद्धिमेनो महद्यायुस्तेजोंऽतः खं मही च या॥
चतुर्विधं च यद्भूतं सर्वे कृष्णे प्रतिष्ठितम्।
चतुर्विधानां भूतानां त्रिषु लोकेषु माधवः॥
प्रभवश्च स सर्वेषां निधनं च युधिष्ठिर।
श्चहं कृत्स्नस्य जगतः प्रभवः प्रलयस्तथा॥

इत्यादौ हरेः प्रकृतिक्षोभकत्वसर्वजगञ्जयाश्रयत्व-सर्वभूतोत्पादकत्वादिप्रसिद्धेरेव वेदेतिहाससात्विक-पुराणादिषु शिवविरिंचादौ तथा प्रसिद्धेरलीकत्वात्। "यो ब्रह्माणं विद्धाति" "यस्य अक्षात् शूलपाणिरजा-यत" "नारायणादुद्रो जायत" इत्यादौ ब्रह्माचुत्पत्ति-वत्मृष्टिप्रकरणे वेदेतिहाससात्विकपुराणेषु विष्णो-कत्पत्यश्रवणाच। कचिद्रुद्रादेः संहारकत्वोक्तिस्तु तत्प्र-विष्टनारायणाभिप्राया।

सर्गस्थितिविनाशांस्तु भगवान्मधुसूद्नः । तैस्तै रूपैरचिन्स्यात्मा करोत्यव्याहतान्विभुः ॥ जुषन्रजोगुणं तत्र स्वयं विश्वेश्वरो हरिः । ब्रह्मा भूत्वाऽस्य जगतो विमृष्टौ सम्प्रवर्तते ॥ मृष्टं च पात्यनुयुगं याबस्करपविकरपना। सत्वभुग्भगवान्विष्णुरप्रमेयपराक्रमः॥ तमोद्रेकाच करपान्ते रुद्ररूपी जनाद्नः। मैत्रेयाखिलभूतानि भक्षयत्यतिभीषणः॥

इत्यादिस्मृत्या पृथ्व्यादाविव रुद्रादौ हरेरंशावेश उक्तः त्रतस्त्वदुदाहृतश्रुतिनिष्ठशिवपदं कल्याणादिकं निमित्तीकृत्य विष्णुपरमेवातः सुसिद्धं जगदुद्यादिकर्ता विष्णुरेव नान्य इति ।

मण्डने मध्वतन्त्रस्य खण्डने च सुरद्रुहाम् । वनमालिकृतं भाति शास्त्रयोनिनिरूपणम् ॥

इति श्रीमद्रनमालिविरचिते मध्वमुखालंकारे शास्त्रयोनित्वन्यायनिरूपणं समाप्तम् ।

### अथ समन्वयन्यायनिरूपणम्

श्रीकृष्णाय नमः ॥ तत्तु समन्वयात् । ननु कारण-त्वस्य शास्त्रयोनित्वेऽप्यतिव्याप्तिः । दौवाचागमाद्वेद-व्याख्यानरूपादुद्रादेरपि तत्सम्भवादिति प्राप्ते, व्याख्या-तृवचनानां यैर्लिङ्गैरपक्रमादिभिस्तात्पर्यनिर्णयस्तैरेव श्रुतीनामपि। ननु यद्यप्युपक्रमाद्यो विष्णौ व्यवस्थाः पिताः स्युस्तथापि ते श्रुतीनां विष्णुपरत्वावगमनमेव कुर्युर्ने तु शिवविरिंचपरतानिवारणमपि । अनेकार्थ-साहिष्णोस्तव मते विरोधाभावेन शिवविरिश्चपरत्व-स्यापि संभवात्। नहि प्रबलं प्रवलमित्येव दुर्वलस्य वाधकमि तु सति विरोध इति चेन्न। "वेदैश्च सर्वेरहः मेव वेच" इस्याचनुसारेणान्यपरतया लोके प्रतीयमानानां शब्दानां विष्णुपरस्ववर्णनेऽपि सृष्टिवाक्यानां ''द्यावा-भूमी जनयन्देव एक" इत्येकस्रष्टमात्रपरतया निश्चिता-नामनेकार्थकत्वे मानाभाबात्। उक्तश्रुतिविरोधाच। श्रुतीनां शिवविरिश्वादिपरत्वे तदेकवाक्यतापन्नोपक्र-मादीनां विष्णौ व्यवस्थितानामन्वयानापत्तेश्च ।

ननु माभूत्तेषां विष्णावन्वयः । नहि त्वन्मते क्विन्द्र्थे यावतामेकवाक्यता तावतामधीन्तरेऽप्येकवाक्यते-तिनियमोऽस्ति । रयेनादिपदानां ब्रह्मपरत्वे प्रसिद्धरयेन-साहरयप्रतिपादकवाक्यशेषान्वयाभावादिति चेत् । न । श्रसतिवाधक एकान्वयस्य त्यागानौचित्यात् । वाक्यः शेषस्यापि ब्रह्मपरत्वेन तदेकवाक्यतासम्भवाच । नच कर्मकाण्डस्थपदानां पदविधयेव ब्रह्मणि समन्वयो न वाक्यविधयोति वाक्यान्वयसूत्रे त्वया वर्णितत्वादिति वाच्यम् । पद्विधया वाक्यशेषस्य ब्रह्मणि समन्वयेऽ-प्येकार्थकत्वरूपैकवाक्यताया अविघातात् ।

ननूपक्रमादीनां विष्णौ व्यवस्थितत्वमप्यसिद्धम्। द्यौवादयोपि ह्यपक्रमादीनेवालम्ब्य श्रुतीनां दिावादि-परत्वं वर्णयन्ति । उपपादयन्ति चोपक्रमादीनां शिवा-दिविषयत्वं तद्गतपद्शाक्त्यादिपद्शीनेनेतिचेत्। उच्यते। शैवाः शिव एवोपक्रमो न विरिश्चे चेति वर्णयन्ति। एवं वैष्णवाद्यः परपक्षप्रतिक्षेपेण वदन्ति । नचैतानि-मतानि परस्परविरुद्धानि सर्वाण्यपि ग्राह्याणि। अतो-ऽत्रवलाबलाविचारावश्यंभावाद्दलवद्भिन्याँयैरुपऋमादीन**ां** विष्णौ व्यवस्थितत्वासिद्धिः। यत्तु यथा भूमशब्दस्त-वाऽद्योषविद्योषसहितब्रह्मानंद्वाचकोऽपि तत्तद्धिकारिणं प्रति योग्यतानुसारेण किंचित्किंचिदुब्रह्मानन्दांशमेव बोधयति । तथा सृष्ट्यादिश्चतयस्तदुपक्रमाद्यश्च नैक-कर्तृपरा अपि तत्तचोग्यतानुसारेणैकैकमेव कर्तारं बोघयन्ति, श्रुतिवाक्येभ्यस्तेषां कर्त्रन्तरबोघानुद्यासु श्रुतिवाक्यानां कर्त्रन्तरपरत्वाभावाभिमान इत्युपपत्तेः। तस्मादुपक्रमादिवलान्न सृष्टिवाक्यानां विष्णौ व्यवस्थि-तत्विमिति । तत्तुच्छम् । भूमशब्दो हि सर्वेतिकृष्टत्वा-परपर्यायपूर्णत्ववाचकः पूर्णत्वेनैव सर्वान्प्रसानन्दान्वो-घयति । यस्य स्वयोग्यतानुसारेणानन्दाद्यो भासन्ते तस्योत्कृष्टत्वेनैव नत्वपकृष्टत्वेन, भगवद्गुणस्यानन्दा-देरैक्येनोत्कर्षापकर्षाऽसम्भवात् । किश्च वैष्णवदीवादि-पुराणादौ शिवादीनां परस्परसृज्यत्वसंहार्यत्वाऽऽराध्य-त्वाऽऽराधकत्वादिना भूयसी निकर्षोक्तिर्देश्यमाना सर्वेषां समानकच्चतया जगत्कर्तृत्वानुपपत्या वलाबल-विचारं विना न व्यवतिष्ठते। तद्विचारे च वैष्णव-पुराणादेः सात्विकत्वाद्वलवत्वात्तदनुसारेणोपकमादि-सहितानां सृष्टिस्थित्यादीनां विष्णौ व्यवस्थितत्वं सिद्धचेत।

ननु परस्परिनंदावचनानि "निह निन्दा निन्दं निन्दितुं प्रवतेते ऽपि तु स्तुत्यं स्तोतुम्" इतिन्यायेनोदि-तानुदितहोमनिन्दादिषु दष्टेन तत्तद्देवताविषयनिश्चल-भक्तिसिद्धिपयोजने स्तुतिविरचने द्वारमात्रत्वेनो-पपन्नानि

> श्रधैककालिको वाहमेकैकस्मिन्दिनच्ये। चरनमैक्ष्यं मुहुर्मुहुः च्पियच्ये कलेवरम्।।

इत्युक्तवन्तं ज्ञातिवधनिर्वेदात्संन्यासोद्यमं कुर्वन्तं युधिष्ठिरं प्रति तद्भातृणां मुनीनां श्रीकृष्णस्य च संन्यासिनन्दावचनानि गाईस्थ्योत्कर्षवचनानि च भारते दृश्यन्ते । त्वया तु गाईस्थ्यात्संन्यासस्यैवोत्कर्षः स्वीक्रियते । अतो युधिष्ठिरं संन्यासोद्योगान्निवारियतु-मेव तानि वचनानि गाईस्थ्यप्ररोचनापराणि । एवं पुराणादिषु तत्तदेवताराधनोपासनाद्यनुष्ठापनार्थे प्रवृत्तेषु तत्प्ररोचनार्थदेवतान्तरानिकषों वण्यते । अङ्गीकृतं च त्वयापि 'द्रेषाचैद्याद्यो तृपा' इत्यादौ भगवतः कृपातु-त्वातिद्यायतात्पर्येण द्रेषानमुक्तिवर्णनं नतु नरकसाधनेन भगवद्द्रेषेण मुक्तिरस्तीति वद्ता पुराणेष्वन्यार्थतात्पर्ये-णासद्र्यकथनमितिचेन्न । स्यादेवं विष्णुं शिवं विरिचं च प्रतिपाद्यितुमसाधारण्येन प्रवृत्तानां पुराणानां गतिः । साधारणतया प्रवृत्तस्य सर्वेश्वरं बोधियतुं कः सर्वेश्वर इति सामान्यतः प्रश्नो विशिष्योत्तरमितिरीत्या प्रवृत्तस्य भारतस्य तथागत्यसंभवात् । तथाहि—

गृहस्थो ब्रह्मचारी वा वानप्रस्थोऽथ भित्तुकः।
यदीच्छेत्सिद्धिमास्थातुं देवतां कां यजेत सः॥
कुतो ह्यस्य ध्रुवः स्वर्गः कुतो निःश्रेयसं परम्।
विधिना केन जुहुयादैवं पित्र्यं तथैव च॥
सुक्तश्र कां गितं गच्छेन्मोक्षश्रेव किमात्मकः।
स्वर्गतरचैव किं कुर्याचेन न च्यवते दिवः॥
देवतानां च को देवः पितृणां च पिता तथा।
तस्मात्परतरं यच तन्मे ब्रूहि पितामह॥
इति सामान्यतः प्रश्नानन्तरं विष्णुरेव सर्वेश्वर इति

निर्घारणेन नारायणीयाख्यानप्रवृत्तेः। तथाहि-

सिद्धा ह्येत महाभागाः पुरा ह्येकान्तिनोऽभवन् ।
तमोरजोभिनिमुक्ता मां प्रवेद्ध्यन्त्यसंशयम् ॥
न दृश्यश्चलुषा योऽसौ न स्पृश्यः स्पर्शनेन च ।
न घ्रेयद्देव गन्धेन रसेन च विवर्जितः ॥
सत्वं रजस्तमश्चेव न गुणास्तं भजंति वै ।
यश्च सर्वगतः साची लोकस्थात्मेति कथ्यते ॥
पुरुषो निष्क्रियश्चेव ज्ञानदृश्यश्च कथ्यते ।
यं प्रविद्ध्य भवन्तीह मुक्ता वै द्विजसक्तमाः ॥
स वासुदेवो विज्ञेयः परमात्मा सनातनः ।
नच जीवं विना ब्रह्मन्वायवश्चेष्टयन्त्युत ॥
स जिवः परिसंख्यातः शेषः संकर्षणः प्रभः ।
यस्मिश्च सर्वभूतानि प्रलयं यान्ति संक्षये ॥
स मनः सर्वभूतानां प्रद्युन्नः परिप्र्यते ।
तस्मास्प्रसूतो यः कर्ता कारणं कार्यमेव च ॥
१३

तस्मात्सर्वे सम्भवाति जगत्स्थावरजंगमम्। सोऽनिरुद्धः स ईशानोव्यक्तः सर्वेषु कर्मसु॥ यो वासुदेवो भगवान्क्षेत्रज्ञो निर्गुणात्मकः। ज्ञेयः स एवं राजेन्द्र जीवः संकर्षणः प्रभुः॥ सकर्षणाच प्रद्यम्नो मनोभूतः स उच्यते। प्रद्युन्नाचानिरूद्धः स ईश्वरः परिकथ्यते ॥ ललाटाचैव मे रहो देवः कोधाबिनिःसृतः। मया सृष्टः पुरा ब्रह्मा मां यज्ञमयजत्स्वयम् ॥ ततस्तस्मिन्वरान्त्रीतो दत्तवानस्म्यनुत्तमान्। ह्वया कृतां च मर्यादां नातिकंस्यति कश्चन॥ हवं चैव वरदो ब्रह्मन्वरेच्छूनां भविष्यसि। विविधानां च भूतानां त्वमुपास्यो भविष्यासि ॥ प्रादुभीवगतश्चाहं सुरकार्येषु निस्यदा। अनुशास्यस्त्वया ब्रह्मन् नियोज्यश्च सुतो यथा ॥ एतांश्चान्यांश्च इचिरान्ब्रह्मणेऽमिततेजसे। श्रहं दत्त्वा वरान्प्रीतो निवृत्तिपरमोऽभवम् ॥ श्रस्मिन्मृतिंइचतुर्थी या साऽस्रजच्छेषमव्ययम्। स हि संकर्षणः प्रोक्तः प्रचुन्नं सोऽप्यजीजनत् ॥ प्रद्युन्नाद्निरुद्धोऽहं सर्गों मम पुनः पुनः। अनिरुद्धात्तथा ब्रह्मा तन्नाभिकमलोङ्गवः॥ इत्यादिवचनैनीरदं प्रति श्रीनारायणेन स्वस्य सर्वी-

त्तमत्वं स्वयमुक्तम्।

अनिरुद्ध इति प्रोक्तो लोकानां प्रभवाष्ययः। ब्राह्मे रात्रिक्षये प्राप्ते तस्य द्यमिततेजसः॥ प्रसादात्प्रादुरभवत्पद्मं पद्मिनभेक्षणात्। ब्रह्मा समभवद्यत्स स तस्यैव प्रसाद्जः॥ श्रनहः क्षये ललाटाच सुतो देवस्य वै तदा।
कोधाविष्टस्य संजज्ञे रुद्रः संहारकारकः॥
एतौ द्रौ विबुधश्रेष्ठौ प्रसादकोधजावुभौ।
तदादेशितपन्थानौ सृष्टिसंहारकारकौ॥
निमित्तमात्रं तावत्र सर्वप्राणिवरप्रदौ॥
तथा रुद्रं प्रति ब्रह्मोक्तिः—

अहं प्रसाद्जस्तस्य किस्मिश्चित्कारणान्तरे।
त्वं चैव कोधजस्तात पूर्वसर्गे सनातनः॥
मया च सार्धे वरदं विवुधैश्च महर्षिभिः।
प्रसाद्याशु लोकानां शान्तिभवतु मा चिरम्॥
ब्रह्मणा चैवमुक्तस्तु रूद्रः कोधाग्निमुत्सुजन्।
प्रसाद्यामास ततो देवं नारायणं प्रभुम्॥
शरणं च जगामाद्यं वरेण्यं वरदं प्रभुम्।
श्रहो नारायणं तेजो दुदेशं द्विजसक्तमाः।
यत्राविद्यति कल्पान्ते सर्वे ब्रह्माद्यः सुराः॥

#### मुक्तानां हरिरेव प्राप्य इत्याह--

ये हि निष्कलुषा लोके पुण्यपापविवर्जिताः।
तेषां वै क्षेममध्वानं गच्छतां द्विज सत्तम।
सर्वलोकतमो हन्ता आदित्यो द्वारमुच्यते॥
आदित्यद्ग्धसर्वांगा अदृश्याः केन चित् कचित्।
परमाणुभूता भूत्वा तं देवं प्रविशन्त्युत॥
तस्माद्गि विनिर्भुक्ता अनिरूद्धतनौ स्थिताः।
मनोभूतास्ततो गत्वा प्रसुम्नं प्रविशंत्युत॥
प्रसुम्नाद्पि निर्भुक्ता जीवं संकर्षणं ततः।
विश्वान्ति विप्रवराः सांख्या भागवतैः सह॥

ततस्त्रैगुण्यहीनास्ते परमात्मानमंजसा।
प्रविद्यान्ति द्विजश्रेष्ठाः क्षेत्रज्ञं निर्गुणात्मकम् ॥
सर्वावासं वासुदेवं क्षेत्रज्ञं विद्धि तत्वतः।
समाहितमनस्काश्च नियताः प्रयतेदियाः॥
एकान्तभावोपगता वासुदेवं विद्यांति ते। इति॥
सात्विकस्यैव सुसुक्षोर्विष्णोराराधने मतिन तामसादेरिस्याह—जनमेजय उवाच—

एवं बहुविधं धर्मे प्रतिबुद्धैर्निषेवितम्। न कुर्वन्ति कथं विप्रा अन्यनानाव्रते स्थिताः॥ वैशंपायन उवाच—

तिस्रः प्रकृतयो राजन्देहबन्धेषु निर्मिताः।
सात्विकी राजसी चैव तामसी चैव भारत।।
देहबन्धेषु पुरुषः श्रेष्टः कुरूकुलोद्धहः।
सात्विकः पुरुषव्याघ भवेन्मोक्षाय निश्चितः।।
अत्रापि स विजानाति पुरुषं ब्रह्मवित्तमम्।
नारायणपरो मोक्षस्ततो वै सात्विकः स्मृतः।।
इति श्रीनारायणपरायणस्यैव मोक्ष इत्युक्तम्।
हरिमोहितानां हरौ भक्तिने भवतीत्याह—

इत्थं हि दुश्चरो धर्म एष पार्धिवसत्तम।
यथैव त्वं तथैवान्ये भवन्तीह विमोहिताः॥
कृष्ण एव हि लोकानां भावनो मोहनस्तथा।
तथा संहारकश्चैव कारणं च विशांपते॥ इति॥
तथा स्थलान्तरे सामान्यतः प्रदनानन्तरं विशिष्य
हरेरेव सर्वेश्वरत्ववर्णनम्। तथाहि जनमेजय उवाच—

बहवः पुरुषा ब्रह्मन्तुताहो एक एव तु। को स्रत्र पुरुषश्रेष्ठः का वा योनिरिहोच्यते॥ वैदाम्पायन उवाच-

बहुनां पुरुषाणां च यथैका योनिरुच्यते । तथा तं पुरुषच्याघ च्याख्यास्यामि गुणाधिकम् ॥ इति प्रतिज्ञाय रुद्रसंवादेन सर्वकारणं निरूपयति । एकदा श्लीरोद्मध्ये वैजयन्तपर्वते समाधिं कुर्वाणं ब्रह्माणं प्राप्य रूद्रो नमस्कृत्य तेनाभिनन्दित उवाच--

वहवः पुरुषा ब्रह्मस्त्वया सृष्टाः स्वयंभुवा।

मृज्यन्ते चापरे ब्रह्मन्स वै कः पुरुषो विराद्॥

कोऽसौ विचिन्त्यते ब्रह्मस्त्वयैकः पुरुषोत्तमः।

एतं मे संदायं छिन्धि महत्कौतूहलं हि मे॥

बह्मोवाच-

वहवः पुरुषाः पुत्र ये त्वया समुदाहृताः ।
एवमेतद्तिकान्तं द्रष्टव्यं नैविमित्यपि ॥
श्रृणु पुत्र यथा ह्येष पुरुषः चाश्वतोऽव्ययः ।
अक्षयश्चाप्रमेयश्च सर्वगश्च निरुच्यते ॥
स न शक्यस्त्वया द्रष्टुं मयान्यैर्वापि सत्तम ।
सगुणैर्निर्गुणैर्विश्वो ज्ञानदृश्यो ह्यसौ स्मृतः ॥
एवं हि परमात्मानं केचिदिच्छन्ति पण्डिताः ।
एकात्मानं तथात्मानमपरे ज्ञानचिन्तकाः ॥
तत्र यः परमात्मा हि स नित्यो निर्गुणः स्मृतः ।
स हि नारायणो ज्ञेयः सर्वात्मा पुरुषो हि सः ॥
न लिष्यते फलैश्चापि पद्मपत्रमिवाम्भसा ।
कर्मात्मा त्वपरो योऽसौ मोक्षवन्धः स युज्यते ॥
इति निर्गुणत्वं प्राकृतसत्वादिगुणराहित्येन "सत्वा-द्यो न सन्तीद्ये यत्र च प्राकृता गुणाः" इति

ऋग्वेदे सयजुर्वेदे तथैवाथर्वसामसु । पुराणे सोपनिषदे तथैव ज्योतिषेऽर्जुन ॥ सांख्ये च योगशास्त्रे च आयुर्वेदे तथैव च । बहुनि मम नामानि कीर्तितानि महर्षिभिः॥ इति भगवद्वचनेन;

वेदे रामायणे चैव पुराणे भारते तथा। आदावन्ते च मध्ये च विष्णुः सर्वत्र गीयते॥ इति हरिवंशवचनेन च वेदादीनामुपक्रमोपसंहारा-दीनि तात्पर्यालेंगानि विष्णावेवेति सिद्धम्।

यत्तु श्रीकृष्णेनावतारांतरेण च रुद्रः पूज्यते तत्तु पृथ्वादाविव तत्र जीवविशेषे स्वांशावेशाभिप्रायेण, शिवादेः कचिन्नारायणाभेदोक्तिरि तद्भिप्राया। पुत्रा-दीनि फलानि कामयमानान्जनान्रद्रादिपूजायां प्रवर्तियतुं च कचित्पुज्यते। एतदेवाह भगवान्—

अहमात्मा हि लोकानां विश्वानां पाण्डुनन्द्न ।
तस्मादात्मानमेवाग्रे रुद्रं संपूजयाम्यहम् ॥
यद्यहं नार्चयेयं वै ईशानं वरदं शिवम् ।
आत्मानं नार्चयेत्किश्चिदिति मे भावितं मनः ॥
मया प्रमाणं हि कृतं लोकः समनुवर्तते ।
प्रमाणानि हि पूज्यानि ततस्तं पूज्याम्यहम् ॥
महि विष्णुः प्रणमित कस्मैचिद्विवुधाय च ।
ऋते आत्मानमेवेति ततो रुद्रं भजाम्यहम् ॥
सन्नह्मकाः सरुद्राश्च सेंद्रा देवाः सहर्षिभः ।
अर्चयन्ति सुरश्रेष्ठं देवं नारायणं हित्म् ॥
भविष्यतां वर्ततां च भूतानां चैव भारत ।
सर्वेषामग्रणीर्विष्णुः सेव्यः पूज्यश्च नित्यदाः ॥इति॥

अतोऽसाधारण्येन प्रवृत्तानां पुराणादीनां नहि निन्दे-त्यादिन्यायविषयत्वेऽपि साधारणतया सामान्यप्रश्न-विशेषोत्तराम्यां प्रवृत्तस्य भारतस्य न तन्न्यायविषय-त्वम् । अन्यथा त्वदिभमतिनेशुणविद्यादेरपि तन्न्याय-विषयत्वापत्तेरिति ॥

मण्डने मध्वतन्त्रस्य खण्डने च सुरद्रुहाम्। वनमालिकृतं भाति समन्वयनिरूपणम्॥

इति श्रीमद्रनमालिविरचिते मध्वमुखालंकारे समन्वयनिरूपणं समाप्तम् ।

### अथेक्षतिन्यायवर्णनम्

श्रीकृष्णाय नमः । ईश्वतेनीऽराब्दम् । नन्ववा-च्यमेव ब्रह्मोति कथं तत्र समन्वयः ? 'यतो वाचो निव-तेन्ते' इति श्रुतेरिति प्राप्ते । ब्रह्माऽराब्दं शब्दावाच्यं न । 'परात्परं पुरिशयं पुरुषमीक्षते'इति तद्विषयकेच्रणश्रव-णात् । तचौपनिषद्स्य ब्रह्मणो वेदेनैवेति ।

ननु त्वन्मतेऽप्यवाच्यत्वं ब्राह्मणः स्यात् । तथाहि—
यथा जीवानन्दादेरन्यद्ब्रह्म तथोपासनाकाले प्रतीताद्प्यन्यदेवेति त्वयांगीकृतम् । ''यन्मनसा न मनुते
येनाहुर्मनो मतम् । तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिद्मुपासते'' इति श्रुतौ ब्रह्मण उपास्यत्वप्रतिषेधात् । जीवानंदादिष्वल्पत्वस्येवोपासनाकाले प्रतीते व्यक्तत्वादेहेंतोः
सत्वाच । व्यक्तत्वं ब्रह्मणस्त्वया 'तथान्यनिषेधादिल्यधिकरणे निराकृतम् । तस्मादुपासकानां हृद्येषु
ब्रह्मणः प्रतिविवविशेष एवोपासनात्वम्बनम् । तदुपासनयैव च प्रतिमोपासनयेव तद्गतं ब्रह्म प्रसन्नं सद्व्यक्तमप्याचिन्त्यापरिमितस्वद्याक्तिबलाद्परोक्षीभवती —
ति युक्तम् । तथैव ब्रह्मतर्भवचनम्—

पद्यन्ति परमं ब्रह्म चित्ते यस्प्रतिबिंबितम्। ब्रह्मैव प्रतिबिम्बे यद्तस्तेषां फलप्रदम्॥ तदुपासनं च भवति प्रतिमोपासनं यथा। दृश्यते त्वपरोक्षेण ज्ञानेनैव परं पद्म् । इति॥ एवमनुपास्यं ब्रह्मेत्यङ्गीकुर्वता त्वयोपासनाविधि-प्रकरणेषूपास्यसमर्पकाणां श्रुतिवचनानां तद्वाच्यं न भवतीत्यङ्गीकार्यम् । तद्वाच्यत्वाङ्गीकारे कथं तद्नुपास्य-

अत्रोच्यते। यद्यच्छवणजनितवासनया मनोमय-वस्तुनोऽवलोकनं तत्तस्य ध्यानीमिति हि नः सिद्धान्तः। 'श्रवणद्र्ञीनादिजनितमानसवासनामयस्य वस्तुनो मनः साऽवलोकनं ध्यानं मिति न्यायसुधोक्तेः। उक्तध्यानस्य गुरुमुखाद्वाक्यार्थेग्रहणरूपश्रवणघटितस्वेन श्रवणस्य तु ब्रह्मणो वाच्यत्वं विनाऽसंभवेन तस्य वाच्यत्वसिद्धिः। यथा प्रतिमायां कियमाणाची तस्थतया चिन्त्यमानस्य देवस्यैव न तु प्रतिमायास्तथोक्तध्यानं बिम्बत्यैव न तु मनसा किएतवस्तुनः, अतो न श्रवणमननिद्ध्यास-नानां भिन्नविषयकत्वं नवा प्रतिविंवे शास्त्रसमन्वय-शंका। 'त्रात्मानमुपासीतेत्यादिश्चतेस्त्वात्मश्रवणजनि-तमनोमयवस्त्ववलोकनं कुर्यादित्यर्थः। इदं अवणजिन-तमनोमयवस्तु यदुपासतेऽवलोकन्ते तद्ब्रह्म न, किन्तु यच्छुत्वा तत्सदृशमनोमयम् तिः करूपते तदेव ब्रह्म त्वं विद्वीति श्रुत्यर्थः । ध्यातारो यचित्ते प्रतिविवितं यदीया प्रतिमा चित्ते कल्पिता तत्परमं ब्रह्म पश्यन्ति प्रसादेना-परोत्तीकुर्वन्ति यद्यतः प्रतिबिंबे आविभूय ब्रह्मैव तेषां ध्यातृणां फलप्रद्मतस्तस्योपासनं भवति प्रतिमाया-मुपासनं यथा तद्वत् । तस्प्रसाद्युतेनापरोक्षेण पश्यन्तीति ब्रह्मतर्केवाक्यार्थः । विजातीयप्रत्ययानन्तारितसजातीय-प्रत्ययप्रवाहो निद्ध्यासनापरपर्यायो ध्यानम् । तच प्रतिविंबांशे मानसापरोक्षम्, विंबांशे स्मरणम्। 'यन्म-नसा न मनुते' इत्यादिश्चत्या ध्यानकालिकमानसवृत्य-विषयत्वम्, 'मनसैवानुद्रष्टव्यम्' इत्याद्यया च

ध्यानपरिपाके सतीश्वरप्रसाद्न मानसवृत्तिविषयत्वं बोध्यते।

यतु ''यद्वाचानभ्युद्तिं येन वागभ्युद्यते । तद्व-ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिद्मुपासते" इतिमंत्रान्तरं ब्रह्मणो वाच्यत्वं प्रतिक्षिपतीति । तन्न । यदादिपदा-वाच्यत्वे उद्देश्यज्ञानासंभवेन तन्न वाच्यत्वाभाववि-धानासंभवात् । तद्वेत्यादेव्याधाताच । सर्वशब्दा-वाच्यस्य लच्चणाया श्रद्शीनान्न लक्षणयापि तद्घोधः । श्रवाच्यलद्यादिपदलद्यत्वे गंगापदलक्ष्यतीरादेरगंगात्व-वद्याच्यत्वाद्किमेव स्यात् । तद्वाच्यत्वे त्वागतमेव वाच्यत्वम् ।

यत्तु स्रष्टृत्वादिप्रांतिपाद्कानां श्रुतिपुराणेतिहासागमादीनां सर्वेषामप्युपास्यत्वेन त्वद्भिमते प्रतिबिंबविशेष एव पर्यवसानं स्यादिति तत्रैव वाक्यशेषादिभिर्यूपाहवनीयादिन्यायेन ग्राह्मव्युत्पत्तिकानां ब्रह्मनारायणादिपदानां शक्तिः स्यादिति । तत्तुच्छम् ।
जीवतः कवेराश्ययस्यावणेनीयत्वात् । अस्माभिः प्रतिबिंबपदार्थस्य परब्रह्मभिन्नत्वस्यानुपास्यत्वस्य च स्वीकारात् । किंचैवं 'तदेव ब्रह्म त्वं विद्वीत्यादिष्वपि ब्रह्मपदादेरब्रह्मविषयत्वापत्तेः । नच प्रतिविंबवाचकानां
ब्रह्मादिपदानां बिंबभ्तब्रह्मलक्षकत्वोपपत्तिरिति वाच्यम् ? गंगापदलक्ष्यस्य तीरादेरगंगात्ववद्ब्रह्मपद्लक्ष्यस्याब्रह्मताया दुर्वोरत्वात् । प्रतिविंबस्यैव मुख्यब्रह्मत्वापत्तेश्च । एतेनेत्थमत्र तव मतं पर्यवस्येत वाङ्मनसपथातीतं नित्याव्यक्तमुपासनानन्तरं मुच्यमानानां
मुक्तानां च साक्षात्कारस्यैव विषयभूतं परं ब्रह्म 'तदेव

ब्रह्म स्वं विद्धीत्यादिभिः कैश्चिद्व वचनैर्छक्षणया प्रति-पाचं तस्य प्रतिबिंबाविशेषस्तु जीववद्नादिः कर्तृत्वा-दिमानुपासकहृद्येषूपास्यरूपेणाभिव्यक्तिशाली श्रुत्यादि-भिस्तद्नुसारिपुराणादिभिश्च शक्त्या प्रतिपाद्यत इति निरस्तम् । जीवत्कवेराशयस्य त्वादशेनैव वर्णनीय-त्वात्, अस्माभिः सद्नन्तगुणालयस्य विश्वोद्यादिकर्तुरेव परब्रह्मरूपस्यैवेयक्तयोपासनायां भानानङ्गीकारात् । स्वयोग्यान्सर्वगुणान्श्रत्वा तेषां परोक्ज्ञानधारां सम्पाद्य ध्यानं कार्यम् । ध्याने तु चिक्तस्वच्छतानुसारेण कति-पयगुणानां भानम्, स्वयोग्याशेषगुणभानं तु तत्प्रसा-दादापरोक्ष्य एवति नः सिद्धान्तात् । उक्तं हि न्याय-सुधायां 'जीवशक्त्यापरोक्त्वव्यक्तोऽपि स्वशक्तयेव दृश्यत' इति ।

मण्डने मध्दतन्त्रस्य खण्डने च सुरद्वुहाम्। वनमालिकृतं भाति हीक्षतिन्यायवर्णनम्॥

इति श्रीमद्रनमालिकृते मध्वमुखालङ्कारे ईक्षतिन्यायवर्णनं समाप्तम् ।

## अथ शेषब्रह्ममीमांसातात्पर्यवर्णनम्

#### श्रीकृष्णाय नमः।

पंच न्यायाः समीचीनं वर्णिता वनमालिना । मायावादिमुखं भङ्क्वा मध्वतंत्रस्य मण्डने ॥ शेषग्रन्थस्य तात्पर्यं समासेन निरूप्यते । मायावादिमुखध्वंसः प्रसङ्गाद्धरितुष्ट्ये ॥

''तत्तु"समन्वयादित्यनेनोपक्रमादितात्पर्यातिंगैर्मुख्य वृत्या समन्वयः सिद्धवदुपन्यस्तो नतु तत्रोपक्रमादि-विंदणावेव व्यवस्थित इति न्यायैः स्थापितम्, तद्यावद्या-क्यविद्योषानुपहृत्य पूर्वोत्तरपक्षग्रथनेन समन्वयो न प्रपंच्यते तावद्यमनुपन्न्यस्तप्राय एव । श्रन्यथा शैवा-द्योऽपि समन्वयादित्येव सिद्धवदुपन्यस्य शिवादिनां शास्त्रगम्यत्वं प्रसाधयेयुरतः समन्वयविभागेन तत्प्र-पंचनार्थमध्यायशेष आरम्यते।

यत्त्वपितनेष्वधिकरणेषु विष्णौ समन्वयप्रपंचन-रूपः सिद्धान्तः सृष्ट्यादिवाक्यरूपशास्त्रप्रतिपाद्यत्वं विष्णोर्न संभवतीति पंचमाधिकरणदूषणेन ग्रस्तो नोन्म-ज्ञनमईतीति । तत्तुच्छम् । सद्नन्तगुणालयस्य विश्वोद्यादिकर्तुः परब्रह्मण एवोपास्यत्वस्य सृष्ट्यादि-वाक्यगतपद्वाच्यत्वस्य व्यवस्थापितत्वात् । एतेन तत्तद्धाक्यानां तत्तद्धिकरणपूर्वपक्षोपपादितदेवतान्तर-परत्वस्य निराकरणमध्यनुपपन्नम् । विष्णौ समन्विता-नामपि तत्तद्धाक्यानां तृतीयचतुर्थोधिकरणदृषणोक्त-रीत्या देवतान्तरपरत्वस्थापि सम्भवादिति निरस्तम् ।

तुल्यवृत्या विष्णावन्यत्र चान्वयाभावात्। अन्यत्र व्यवहाराय यथाकथंचिद्न्वितानामपि मुख्यवृत्या विष्णौ संमन्वयस्य समर्थनीयत्वात्। तस्यैव समन्व-यसूत्रे संशब्देन प्रतिज्ञातत्वात् । तत्तद्धिकरणविषय-वाक्येषूपक्रमोपसंहारादिगतानां विष्णुविषयकश्रुतिर्लि-गानां निरवकाशत्वेन प्राबल्यम्। देवतान्तरविषय-श्रुतिर्लिंगानां विद्रदूष्ट्या महायोगेन प्रवृत्तिनिमित्तता-द्धीन्येन तत्तद्न्तर्यामिगतत्वेन च विष्णौ सावकादा-त्वेन दौर्वरुयं चेति हि तत्तद्धिकरणेषूपपाद्यम् । देव-तान्तरविषयश्रुतीनां विद्रदूष्ट्यादिभिविष्णौ परममुख्य-तया प्राबल्यम्, प्रसिद्धार्थेऽवज्ञरूखा केवलयोगेन प्रवृत्ति-निमित्ताश्रयत्वेन मुख्यमात्रतया दौर्वेख्यं चोपपाद्यम्। न च अतेरनेकार्थकत्वं वदतस्तव विरोध एव नास्तीति वाच्यम् । तुल्यवृत्याऽनेकार्थकत्वस्यानङ्गीकारात् । अन्य-त्र योगेन हरौ महायोगेनान्यत्राज्ञरूखा विष्णौ विद्र-दूड्याऽन्यत्रोपचाराद्धरौ मुख्यतयेति ह्यस्माकं रीतिः।

ननु विद्रदृष्ट्याद्यस्तव विष्णौ कुतो व्यवस्थिताः ? येन देवतान्तरविषयश्चुत्यादीनां हरी सावकाद्याता, येन प्रसिद्धेषु स्वार्थेषु परममुख्यस्वाभावेन च दौर्बल्यं भवेत् । विष्णुरेव जगत्कते परं ब्रह्मेत्यवधारणाधीनं हि तद्वचवस्थितस्वम् । श्रन्यथा विरिंच एव विद्रदृष्ट्याद्य इतिवक्तारं को वारयेदिति चेत् । न । "यो ब्रह्माणं विद्धाति" "हिरण्यगर्भः समवर्तताग्रे" "तस्य लखा-टाच्छूलपाणिरजायत" इत्यादिश्चत्या विरिचादेइत्यक्तेः इक्त्या सर्वेश्वरत्वासंभवेनोपक्रमाद्यविषयत्वात् । "श्रान-न्द्मयोऽभ्यासात्" इत्यत्र जगत्कर्तृत्वादिना प्रतिपादि- तोऽत्रमयादिर्विष्णुरेवेति साध्यं ब्रह्मशब्दाभ्यासं हेतृकृत्य, ब्रह्मशब्दस्य यद्यप्यन्यत्राप्यज्ञरूढ़िस्तथापि तस्य विष्णौ ''तदेव ब्रह्म परमं कवीनाम्' इतिश्वत्योपदिश्वाता विद्रदृद्धिः प्रवलेति सैव निर्णयहेतुः।

नेच तदेव ब्रह्मेतिश्रुतिर्विष्ण्वेकपरेति कुतोऽवसेया? "यमन्तःसमुद्रे कवयो वयन्ति" इति प्रसिद्धतिष्ठगात्। ननु "प्रजापतिश्चरति गर्भे अन्तः" "हिरण्यगर्भ इत्यष्टौ" इतिहिरण्यगर्भप्रजापतिश्चतिभ्यां विरिंचेकपरा सा कुतो नावसेया? कुतश्च 'हिरण्यगर्भ इत्यष्टाविन्यनेन गृहीनात् "य ईशे अस्य दिपद्श्चतुष्पदः" इति पश्चपतित्वि खिंगात् "पुरुषस्य विद्यहे सहस्राक्षस्य महादेवस्य धीमही" त्याग्चपसंहाराच सा शिवेकपरा वा नावस्थिति चेन्न।

"परमं यो महद्ब्रम्ह परमं यः परायणम्। पित्राणां पित्रतं यो मंगलानां च मंगलम्।। दैवतं देवतानां च भूतानां योऽव्ययः पिता। यतः सर्वाणि भूतानि भवन्त्यादियुगागमे। यस्मिश्च प्रलयं यान्ति पुनरेव युगक्षये॥ तस्य लोकप्रधानस्य जगन्नाथस्य मूपतेः। विष्णोः" इत्यादिस्मृत्युपवृहितया 'तदेवेति श्रुत्या ब्रह्मपद्स्य-

विष्णाववे विद्रदूषिसिद्धेः। नचेयं स्मृतिर्विष्णुस्तुत्यर्था। को धर्मः सर्वधर्माणां भवतः परमो मतः। किं जपन्मुच्यते जन्तुर्जन्मसंसारबन्धनात्॥

इति सामान्यतः प्रश्नोत्तरतयाऽस्याः प्रवृत्तेः। एवं सामान्यतः प्रश्नोत्तरस्य विद्रोषेण शिवादीश्वरत्ववोध-कवचनस्य भारते दुर्वभत्वात्। किश्च तत्त्रद्वाक्यगत- ब्रह्मदाब्दानामप्यनेकार्थकत्वे 'तदेव ब्रह्म परम' मित्य-वधारणासंगतिः स्यात्। न च तस्य त्वन्मते भूमदाद्ध-रीत्या पुरुषभेदेन व्यवस्थितार्थवोघकत्वसंभवः। ब्रह्मा-दिशब्दैः शिवादेः पूर्णत्वसर्वेत्कृष्टत्वादिरूपब्रह्मत्वादि-बोघने शिवाद्युत्पत्तिलयादिवोधकश्रुतिस्मृतीतिहासादि-विरोधवद्भमशब्देन ब्रह्मानंदादीनामधिकारिभेदेन तारतम्येन बोधने बाधका भावात्। किंच न प्रजापतिर्ब्रह्म-शब्दार्थः। "ते ये शतं प्रजापतेरानन्दाः स एको ब्रह्मण ञ्चानन्द<sup>"</sup> इतिब्रह्मप्रजापत्योरानन्दोत्कर्षापकर्षश्रवणात्। नच "ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठा" इति ब्रह्मानन्द्योर्वयवावय-वित्वश्रवणेऽप्यानन्दमयस्येव प्रजापतेरपि ब्रह्मत्वोप-पत्तिः, त्वया ब्रह्मानन्द एव तारतम्यवद्त्यन्तविद्योषवत्व-स्याङ्गीकृतत्वेनैकस्मिन्नुत्कृष्टापकृष्टानन्द्वत्त्वं न भवतीति वक्तुं न शक्यमिति वाच्यम्। अवयवावयवित्वस्य सर्वेषां मते विवक्षितत्वात् । प्रजापत्यानन्दोत्कषीदेर्वि-विस्तितत्वाच । अवयवावयिवनोरभेद्स्यावाभ्यां स्वीकृत-त्वात्त्वया च विषमसत्ताको भेदो मया भेदप्रतिनिधिरव-यवावयविनोः स्वीकियते । अधिकारिभिः स्वयोग्यतानु-सारात्तारतम्येन ब्रह्मानन्दादेर्ग्रहणेऽपि तस्यैक्येनोस्कर्षा-पकर्षयोरसत्वात्।

न च 'अन्योऽन्तर आत्मा प्राणमयः" इत्यादिसा-श्चाद्भेदश्रवणमविगणय्यात्रमयादीनामभेदमंगिक्किर्वतस्तव भेदश्रवणस्यात्यन्तमनाद्रणीयत्वं स्यादिति वाच्यम्। अन्नमयादीनां ब्रह्माभेदसाधकस्य ब्रह्मसमिन्याहारस्य "एतमन्नमयमात्मानमुपसंकम्य" इतिमुक्तप्राप्यत्वादेश्च सत्वेन श्रूयमाणभेदत्यागेऽपिब्रह्मप्रजापत्यारभेदसाधका- भावेन श्रूयमाणभेद्त्यागानौचित्यात्। एवमग्रिमाधिकरणविषयवाक्यस्य तत्तद्देवतानिराकरण्मिष साधु
संगच्छते। नच त्वन्मतेऽन्नमयादिष्टिवव ब्रह्मानन्द्मयथोरिव च भेद्भेद्कव्यपदेशयोद्धप्यन्तत्वेन तत्तद्देवता
विषयप्रसिद्धश्रुतिलिंगादिस्वारस्यानुरोधेन तत्ताद्धिषयवाक्यस्य पूर्वपद्यभिमततत्तद्देवतापरत्वमानिवार्यामिति
वाच्यम्। "श्रन्नाद्धयेव खिवमानि भूतानि जायन्ते"
"एतमानंद्मयमात्मानमुषसंक्रम्य" इत्यादेरन्नमयादौ
ब्रह्मा ऽभेदबोधकमुक्तप्राप्यत्वाद्यसाधारणब्रह्मार्लगादिना
विष्णुपरत्ववद्देवतान्तरस्य ब्रह्मणा सहाऽभेद्बीधकमानाः
भावात्।

किंच सर्वेष्वधिकरणेषु साधारणेन ब्रह्मालिंगादिना विष्णुपरत्वनिर्णयः पूर्वपद्यिभमततत्त्तद्देवताविषयश्रुतिलिंगानां प्रवृत्तिनिमित्तताद्धीन्यादिभिः सावकाद्यत्वेन 
निराकरणम्, दृश्यते च यथा 'श्राकाद्यस्तिश्चिंगादिस्यिधकरणे। 'श्रस्य लोकस्य का गतिरिस्याकाद्य इति होवाच' 
इत्यादिविषयवाक्यस्य 'स एष परोऽवरीयानुद्रीथः 
स एषोऽनन्त" इत्यादिवाक्यश्रुतपरोवरीयस्त्वाद्यसाधारणब्रह्मालिंगेन विष्णुपरत्वनिर्णयः। आकाद्यश्रुतस्तत्प्रवृत्तिनिमित्तताद्धीन्यादिना विष्णुवाचकत्वसम्भवेन 
सावकाद्यायाऽन्यपरत्विनराकरणं च तथा 'ज्योतिश्चरणाभिधाना' दित्यधिकरणे "विमे कर्णोपतयतो विच्लुवीश्दं ज्योतिहृद्य आहितं यदिं"ति मंत्रस्य कर्णादिविष्दुचरणेन कर्णाद्यपरिच्छेद्यत्ववैभवस्वरूपेणासाधारणेन ब्रह्मालिंगेन विष्णुपरस्विनिर्णयः। तन्मंत्रगतज्योतिः श्रुतज्योतिःप्रकरणसम्पादकतत्पूर्वीपरमन्त्रगत

श्रृतीनां च पूर्ववद्विष्णौ सावकादातया निराकरणं 'छन्दोऽभिधानादित्यधिकरणे । 'गायत्री वा इदं सर्वे भूत' मिस्यादिविषयवाक्यगतस्य गायत्रीज्ञाब्द्स्य गानत्राणकर्तृत्वाचसाधारणब्रह्मार्त्वंगादिभिर्विष्णुपरत्वनि-र्णयः। गायत्रीश्रुतेः पूर्ववद्विष्णौ सावकाशस्वेन निरा-करणम् । 'प्राणस्तथानुगमादित्यधिकरणे ''ता वा एताः चीर्षेच्छ्रिताश्चद्धः श्रोत्रं मनो वाक्प्राण" इत्याचैतरेय-बाह्यणे श्रुतस्य प्राणदान्दस्य "तं देवाः प्रणयन्तं भूरिति तं देवा डपासां चिकर" इत्यादिश्रुतेदेवोपास्यत्वादिब्रह्म-लिंगैर्विष्णुपरत्वनिर्णयः। तत्र यन्मुख्यप्राणार्विगम् ''ता अहिंसन्ताहमुक्थमस्मीति प्राण उद्क्रामदित्यादौ श्रुत-मिंद्रियैः सह कलह उस्क्रमणं प्रवेदाः इस्यादि, यच तत्र 'त्वामेव विजानीयामिति पृष्टवन्तं विश्वामित्रं प्रति प्राणो बाहमस्मीति इन्दुवचनं तस्सर्वमन्तर्यामिविषय-तया सावकाशमिति निराकरणम् । एवं द्वितीयपादाद्य-धिकरणेष्वपि तत्तद्विषयवाक्यानां ब्रह्मालिंगादिभिर्वि-ष्णुपरत्वनिर्णयः। अन्यविधेयकश्चतिर्त्तिगानां सावका-शतया निराकरणमिति सिद्धान्ते विष्णोरेव सर्ववैदिक-शब्दसमन्वयः।

निन्वद्मचाण्यसिद्धं शिवादिविषयत्वमिष संभव-तीतिशंकाग्रस्तत्वात्। तन्निराकरणार्थमेव त्वया प्रय-माध्यायशेषस्यारब्धत्वादिति चेन्न। विष्णुरेव विश्वोद्-यादिकर्ता सर्वेश्वरो न शिवाद्य इत्यस्य शास्त्रयोन्य-धिरणसमन्वयाधिकरणाभ्यामेव सिद्धत्वात्। प्रथमा-ध्यायशेषेण श्रुतिर्लिगादिना जीवादिविशेषपरत्वेन प्रतीयमानानां शब्दानामुपक्रमादिखिंगैः सावकाशत्व- निरवकाशत्वादिन्यायैश्च जीवपरत्वं निराकृत्येश्वरपर्नत्वस्य प्रतिपादनात्।

ननु बित्रेष्वधिकरणेषु त्वया विष्णुश्रुतिर्लिगानि-सन्तीति लिखित्वा तैर्निर्णयः कृतोऽपि दृश्यते यथा 'त्रन्तस्तद्धमोपदेशा' दिलाधिकरणे—

अन्तः प्रविष्टं कर्तारमेत—

मन्तश्चन्द्रमसि मनसा चरन्तम् ।

सदैव सन्तं न विजानन्ति देवा—

इन्द्रस्यात्मानं शतधा चरन्तम् ॥

इत्यादिमन्त्रगतस्यान्तःप्रविष्ठत्वस्य विष्णुपरत्वे "अन्तः समुद्रे मनसा चरन्तं यस्याण्डकोशं शुष्ममाहुः प्राणमुख्वम्" इति समुद्रशायित्वब्रह्माण्डवीर्यत्वरूपं विष्णुिलंगमस्तीति यथा वा 'त एव प्राण' इत्यधिकरणे "तद्रे त्वं प्राणोऽभवः महाभोगः प्रजापतेः भुजः करिष्यः माणः यदेवान्प्राणयो न वेति प्राणशब्दस्य विष्णुपरत्वे "श्रीश्च ते लक्ष्मीश्च पत्न्या" विति तत्पूर्वीन्त्वाकश्चतं लक्ष्मीपतित्विलंगमस्तीति । यथा च "शब्दादेव प्रमित" इत्यधिकरणे "अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषो मध्य आस्मान तिष्ठति । ईशानो भूतभव्यस्य स एवाद्य स उ श्वः" इति मन्त्रगताङ्गुष्ठमात्रशब्दस्य विष्णुपरवे—

"अध्वे प्राणमुत्रयति अपानं प्रत्यगस्यति। मध्ये वामनमासीनं विश्वे देवा उपासते॥ इति मन्त्रश्रुतवामनश्रुतिरस्तीति— अभावो रुद्रादेः प्रलयसमये वेद्शिखरै-रभाणि श्रीशस्य प्रथितवचनैनेव गदितः॥

जिनवेंकुण्ठेशाद्विशद्मुद्ति। सृष्टिसमये रमेशादन्योऽतः कथमिह परेशः खलु भवेत्।।

समुद्रशायित्वादिविष्णुर्लिगप्रतिदंदि"अन्तश्चन्द्रम-ास मनसा चरन्तमन्तरादित्ये मनसा चरन्त" मिस्यष्टमूर्तेः शिवस्यापि छिंगमस्तीति विष्णुपरस्व-परिपंथिनी "प्रजापतिश्चरति गर्भे श्रन्तरिति प्रजापति-श्रुतिरस्ति । वामनश्रुतिप्रतिद्वन्द्वि "भूतभव्यस्य ईशान" इति शिवश्रुतिरस्तीति कथमुदाहृतश्रुतिर्लिगै-विष्णवेकपरत्वनिर्णय इति चेत्।

अत्रोच्यते । शिवादेरिश्वरत्व "मेको वै नारायण श्रासीन्न ब्रह्मा न च शङ्कर" इति श्रुत्या—

ममान्तरातमा तव च ये चान्ये देहिसंज्ञिताः। सर्वेषां साक्षिभूतोऽसौ न ग्राह्यः केनचित्कचित् ॥

इस्यादीतिहासोपबृंहितया निराकृतम्। अन्तर्या-म्यन्तरधिष्ठितस्य जीवविद्योषस्य द्यावादेर्जीवविशेष-चन्द्राचन्तश्चरणस्य तन्नियामकत्वरूपस्यासम्भवात्। प्रजानां निरतिशयपीतत्वस्य विष्णावेव सम्भवात्। 'ज्येष्टः श्रेष्टः प्रजापति'रिति प्रजापतिशब्दस्य विष्णा-वेव विद्वद्भृढेः सस्वाच । भूतभव्येशानत्वस्यापि जीव-विशेषे निरवकादात्वेन विष्णावेव सावकादात्वाच। ''ईशानः प्राणदः प्राणः'' इतीशानपदस्य विद्वद्रूढे-र्विष्णावेव सत्वाच । भूतभव्यशब्दसमभिव्याहारेणे-शानपद्स्य शिवे रूख्यसंभवाच । नचैवं वामनशब्दो-अपि प्राणापानमध्यस्थतोत्तया पूर्वापरमन्त्रेषु बहु-घा**ङ्ग्रष्टमात्रतोत्तया च हस्वत्वपरो न** तु विष्णौ रूढि-

मानिति त्वद्भिमतश्रुतेरपि हानिः स्यादिति वाच्यम्। मूतभव्यत्येति षष्ठया भूतभव्यकर्मकेशनकर्तृत्व**बो**घव-त्प्राणापानमध्यस्थत्वोत्तयाऽङ्गुष्टमात्रत्वोत्तया च न नियमेन हस्वत्वधीः। 'उपेन्द्रो वामनः प्रांशु'रिति-स्मृतेरार्थप्रसिद्धेर्वीमनशब्दो विष्णौ रूढः । एवं च यथा "यद्योन्यां तदुत्तरयोगीयतीत्यत्रोत्तराशब्द् उत्तराग्रन्थे संज्ञारूपो निरपेक्ष इति तत्पर एव न तु योनि-ऋयूपप्रतियोगिसापेक्षोत्तरऋक्परस्तथा वामनदाब्दोऽपि रूख्या विष्णुपरो न तु दीर्घप्रतियोगिहस्वत्वपर इति। अंगुष्ठमात्रत्वं च मूर्तिविद्योषस्य व्यक्त्यात्मनांऽगुष्ठ-मात्रस्थानस्य हृद्यस्य तद्गते ब्रह्मण्युपचाराद्वा युक्तम्। किंच यस्य शब्दस्य प्रवृत्तिनिमित्तं यदाश्रितं तस्यै-वार्थस्य स राब्दो वाचक इति न नियमः। किन्तु यस्य शब्दस्य प्रवृत्तिनिमित्तमाश्रितत्वेन यथेष्टविनियोक्तृत्व-रूपस्वातन्त्र्यविषयत्वेन वा यद्धीनं तस्यार्थस्य स शब्दो वाचक इति । अत एव भृत्यगतस्य विजयस्य राजाधीनाश्रितत्वेऽपि तद्धीनत्वमात्रेण राजा जयती-त्यपि प्रयोगः । न चैवं सति रिपुगतदुःखवंधमरणादीनां राजाधीनस्वमात्रेण राजा दुःस्वी वद्धो मृत इस्यादि-प्रयोगप्रसंगः। तत्प्रयोजकत्वसत्वेऽपि राज्ञोऽपि दुःखाः दियोग्यतया राज्ञि सदेव दु:खादिकमुच्यत इति वा राज्ञि तदानीं दुःखाद्यभावनिश्चयेऽपि तस्मिन्दुःखा-दिकमसदेवारोप्य राजविरुद्धेनोच्यते हति संशयापादः कत्वाद्मंगलतया स्बस्थादिदाब्दवत्तद्पयोगोपपत्तेः। यद्रा स्वातंत्र्यमात्रं शब्दप्रवृत्तौ न प्रयोजकं किन्तु स्वगतत्वयोग्यत्वविशिष्टदोषत्वरहितं प्रति स्वातत्र्यम् ।

एवं च जयस्य राजगतत्वयोग्यत्वेऽपि दोषत्वराहित्यासं प्रति राज्ञः स्वातन्त्रयं जयशब्दप्रवृत्ती प्रयोजकम् । दुःखबन्धादीनां राजगतत्वयोग्यत्वादोषत्वाच तानि प्रति तस्य स्वातन्त्रयं दुःखिबद्धादिशब्दप्रवृत्ती न प्रयोजकं, तेषां विष्णुगतत्वायोग्यत्वादोषत्वेऽपि तानि विष्ण्याश्रयत्वयोग्यत्वविशिष्टदोषत्वरहितानि भवन्तीति तानि प्रति तस्य स्वातन्त्रयं दुःखिबद्धादिशब्द्ध्यद्भात्वे प्रवृत्ती प्रयोजकमेव । आश्रयत्वमपि न तन्मात्रप्रयोजकं धनवोदिर भृत्ये धनीत्यप्रयोगात् । एवं च जीवा एव तु दुःखिनः । कार्यकारणबद्धौ तावित्यादिश्रतिगतदुःखिन्वद्धादिशब्दा जीवगतदुःखबन्धादिस्वतन्त्रस्य विष्णोरेव वाचकाः । न तु लोके दुःखिबद्धादिशब्दा रिपुगत-दुःखबन्धादिस्वतन्त्रस्य राज्ञो वाचका इति ।

नन्वेतद्युक्तम् । विविधकृष्णादिप्रतिमानिर्माणचतुरे शिल्पिनि तक्तत्प्रतिमासु कृष्णादिशब्दप्रवृक्तिनिमिक्तं कृष्णाद्याकारं प्रति स्वातन्त्र्ये सत्यपि तिस्मन्कृष्णादिशब्दप्रयोगाद्श्रीनात् । न च प्रतिमासु
कृष्णादिशब्दाः कृष्णाद्याकारसादश्येन गौणा एव
न तु वाचका इति न तासु कृष्णाद्याकारः कृष्णादिशब्दप्रवृक्तिनिमिक्तमिति वाच्यम् । 'इवे प्रतिकृता'
वित्यधिकारे विहितस्य कन्प्रत्ययस्य जीविकार्थे वा
पण्य इति तुपि कृते कृष्णादिशब्दानां कृष्णादिसदृशाकारप्रतिमावाचकत्वात् । न च प्रवृक्तिनिमिक्ताश्रयत्वे
सत्यपि धनवोद्धि श्रुत्ये धनीतिप्रयोगाद्श्रनाक्तद्पि
प्रयोजकं न स्यात्, प्रवृक्तिनिमिक्तस्वातन्त्र्यस्यापि
शब्दप्रयोजकत्वाभावे श्रुत्ये जियनि राजन्यपि शब्दः

प्रयोगश्च न स्यादिति वाच्यम् । यतस्तद्स्यास्त्यस्मि न्नित्यर्थे विहिता मत्वर्थीयाः प्रत्ययाः स्वभावात्केभ्य-श्चित्रपातिपदिकेभ्योऽस्यास्तीति षष्ट्यर्थे एव भवंति केभ्य-श्चिद्स्मित्रस्तीति सप्तम्यर्थे एव । षष्ट्या अपि एकशतं संबन्धाः सन्ति । तेभ्यस्तेभ्यः प्रातिपद्किभ्यस्तत्त-त्सम्बन्धविशेष एव भवंति । केभ्यश्चित्षष्ट्यर्थे सप्त-म्यर्थे च भवन्ति। इयं च व्यवस्था प्रयोगानुसारा-न्नभ्यत इति लाघवार्थे तद्स्यास्त्यस्मिन्निति सामा-न्येन विधानम् । यथा पाय्यसान्नाय्यनिकाय्यधा-य्यामानहविर्निवाससामिधेनीष्वित्यादिसूत्रेषु हविः सामिधेनीविशेषादिवाचकानामपि सान्नारयादिशब्दानां सामान्येन हविराद्यर्थेषु विधानम्। एवं च धनप्रातिपदिकान्मत्वर्थीयाः षष्ट्यर्था एव तत्रापि स्वस्वामिभाव एव भवन्तीति न वोहरि धनीति-प्रत्ययप्रसङ्गः। जयप्रातिपादकान्तु ते स्वस्वामिभावरूपे षच्छार्थे आश्रयरूपे सप्तम्यर्थे च भवन्तीति न राज्ञि भृत्ये च जियशब्दप्रयोगानुपपत्तिः। यद्वा तत्फल-भाजि राजन्युपचारेण जयिशब्दप्रयोगोऽस्तु । श्रत एव माघकाव्ये दृश्यते—

विजयस्त्विय सेनायाः साक्षिमात्रेण दिश्यताम्।
फलभाजि समीक्ष्योक्तेर्बुद्धेभींग इवात्मिनि॥ इति॥
अतः सर्वेषामिष रूढानां यौगिकानां च शब्दानां
प्रवृत्तिनिमित्ताश्रयत्वं तत्स्वातन्त्र्यं चेत्युभयमिष वाचकताप्रयोजकमिति रिक्तं वचः। नहि स्वस्थादि-शब्दानामारोग्यादिमत्सु वाचकत्वे सत्यिष स्वर्ग-स्थस्वायर्थान्तरप्रत्यायकस्वेनामङ्गलत्वाद्प्रयोग इतिवद्गि- पूणां मारके राज्ञि मृतशब्दस्य वाचकत्वे सत्यप्यः मङ्गलत्वादेवाषयोग इति कश्चिद्पि मन्यत इति ।

श्रत्रोच्यते । प्रतिमागताकारं प्रति शिल्पिनो न स्वातन्त्रयं तदाकारस्य शिक्षाचधीनत्वात्। शिचा तूर पदेष्ट्रपरम्परयाऽनवस्थिता । किंश्र प्रतिमायां कृष्णा-दिशब्द उपचारादेव वर्तते न वाचकः, उक्तं हि मनो-रमायाम्—अश्वक इत्यत्राश्वराब्दोऽश्व एव वर्तते, कन्प्रत्ययस्तु प्रतिकृतिरूपे सदशे इत्येके। अन्ये तु गौर्वोहीक इतिवदश्वदाब्दः सादद्यनिबंधनादभेदोपः चारात्प्रतिकृतौ वर्तते कन्प्रत्यस्तु औपचारित्वद्योतक इत्याहुरिति । कृष्ण इत्यादौ लुप्तोऽपि कन्प्रत्यय औपचारिकत्वं द्योतयति । युक्तं चैतत् । कृष्णादि-शब्दानां प्रतिमासु योगरूखोरभावात्। नहि श्रीपा-णिन्यादिनाऽस्मिन्नर्थेऽयं प्रत्ययोऽस्मिन्नर्थे च प्रत्ययतु-विक्तयुक्तेऽपि सोऽथींऽस्य शब्दस्य वाच्य इतिधीः संभवति । श्रीपचारिकत्वादिनापि तद्रथेतोपपत्तेः। किश्चारोपे सति निमित्तानुसरणं न तु निमित्तमस्ती-त्यारोप इति शिविपनि कृष्णादिशब्दप्रयोगापादना-सम्भवात्। नहि पंकजशब्दप्रवृत्तिनिमित्तस्य पंकज-निकर्तृत्वस्य कुमुद्शृङ्गाटकादौ सत्वेऽपि पंकजशब्द-प्रयोग आपाचते, किन्तु पूर्वपूर्वप्रयोगानुसारेणोत्तरो-त्तरप्रयोगः कुमुदादौ वार्यते पद्मरूढिवी कल्प्यते। जयी घनीत्यादिदाब्दानामुक्तरीस्या कथंचिदुपपादनेऽपि राजा जयति जेता जयशीलः राज्ञा जितम्, श्रास्यः सम्पन्न इत्यादिप्रयोगाणामस्मद्रीतिं विनानुपपत्तिरेव। साक्षात्सम्बन्धेन स्वगतत्वयोग्यत्वेन

विशिष्टं यद्दोषत्वं तद्रहितं स्वामित्वसम्बन्धेन स्वगतं यत्तद्पि कचिच्छब्द्प्रवृत्तौ निमित्तं भवति । दुःखि-बद्धादिशब्दानां प्रयोगस्य हरौ दर्शनेन तथा कल्पनात् । माघोक्तिस्तु जयस्य स्वामित्वसंबंधेन राज्ञि छप्रसेन एव विद्यमानत्वेन श्रीकृष्णस्य राजत्वाभावेन तेन सम्बन्धेन तत्र जयस्याभाव इत्यभिप्रायः । मृत-त्वस्य साक्षात्संबंधेन मारकराजगतत्वयोग्यत्वाद्दोष-त्वाच न राजवाचकत्वम् ।

यतु पश्चाधिकरणीदृषणार्थे दर्शितयैव स्वन्मत-मर्थोद्या समन्वयाध्यायगताधिकरणानां शैथिल्येन त्वद्भिमतस्य विष्णौ व्यवस्थितस्य समन्वयस्यासि-द्धौ तद्स्मिन्सम्भावितयुक्त्यादिविरोधनिराकरणार्थानि द्वितीयाध्यायगताधिकरणान्यभित्तिचित्रायमाणान्यचि-न्त्याद्भुतमहिम्नि तकीगोचरे च परमेश्वरे युक्ति-विरोधादिकं न परिपन्थीति वद्तस्तव मते तान्य-काण्डताण्डवरूपाणि; तेषां तदुपजीवनेन प्रवृत्तानां साधनफलाध्यायगताधिकरणानां च शैथिल्यं स्पष्टमेव। यदि त्वदेकदृश्यैवीक्यैरेव समर्थनीयान्यधिकरणानि तदालं न्यायचिन्तनया । प्रत्यधिकरणं तव न्यायव्यु-त्पाद्नमपि नास्ति, "संभृतिद्युव्याप्त्यपि चात" इत्याद्य-धिकरणानां वचनमात्रालम्बनानामपि त्वन्मते द्रीनात् संभृत्यधिकरणे हि सर्वगुणानामानन्दो ज्ञानं निर्दोष-त्वरूपं सत्वं चेति त्रयो गुणा नियमेनोपास्याः प्रधान-फलसिद्धये, प्रधानफलस्य मोत्तस्य निर्दोषज्ञानानन्द-रूपतया तं यथायथोपासते इत्यनुसारेण फलानुसारि-गुणोपसंहारावइयंभावादित्यानन्दाद्यः प्रघानस्येत्य-

धिकरणप्रतिपाद्यत्वेन तवाभिमतमधील एव सर्वे मुमुज्ञ्पास्याः इत्याद्ययुक्तम् "डक्षा स द्याद्याप्रथिवी विभिर्ति" "एष हि सर्वेषु बोकेषु भाती" ति श्रुतयः संभृतिद्युव्याप्त्योरपि सर्वमुमुज्ञ्पास्यत्वान्मोक्षे स्वाध-ममरणस्य प्रकाशव्यासेश्च सर्वापोक्षितत्वेन तयोरपि तत्कतुन्यायविषयत्वादित्याज्ञिप्य यद्यप्येवं तथापि न ते सर्वोपास्ये।

देवादीनामुपास्यास्तु भृतिव्याप्त्याद्यो गुणाः। आनन्दाचास्तु सर्वेषामन्यथाऽनर्थकृद्भवेत् ॥ इतिवचनादिति किंचिद्रचनमेव लिखित्वा सिद्धा-न्तितमिति । तत्तुच्छम् । पंचाधिकरणीदूषणाभास-निराकरणेन समन्वयाध्यायगतैर्द्दन्यीयैर्विष्णौ सम-न्वयस्य सुसिद्धत्वेन तत्र संभावितयुक्तयादिविरोध-निरासाय द्वितीयाध्यायारम्भस्य साधुत्वात्। अद्भुता-चिन्त्यशक्तौ हरौ वास्तवयुक्तयादिविरोधाभावेऽपि तिंदरोधभ्रान्तिनिरासाय तत्तद्धिकरणानामारंभस्य सार्थेक्यात् । वास्तवविरोधस्य न्यायसहस्रेणापि निरा-कर्तुमशक्यत्वात्। न हि तत्र विरोधशंकैव नावत-रतीत्यस्माभिः काप्युक्तम्। न वा तवेवास्माकं प्रमा-णागम्यं ब्रह्मास्ति। संभृतिसूत्रे च 'अत इति सूत्र-कृद्भिरेच न्यायस्योक्तत्वात् । अत एव योज्यताविद्ये-षादिति भगवत्पादैरपि विवृतत्वात् । अतः योग्यता-विशेषादेव संभृतिचुव्याप्ती अपि देवादीनामेवोपसंह-र्तव्ये तेषां तत्र योग्यत्वात् । "यथा क्तुरिसंह्योके पुरुषो भवति तथेतः प्रेत्य भवती"ति सर्वसम्प्रतिपन्न-संयुक्तिकश्रुतेः। यच प्रकाशायपेक्षितं तत्तु भग्वद्रूपः प्रतीत्यविनाभ्तप्रकाशादिनैव लभ्यमिति टीकाकृदादि-भिव्योख्यातस्वाच । स्वैकदृष्टवचनमात्रावलम्बनेनै-वाधिकरणप्रवृत्तिने न्यायालम्बनेनापीत्यादिदूषणोक्तिस्तु मोहादेव ।

यत्तु ब्रह्मानन्दो मैत्रजीवानन्दान्न भिद्यते तं प्रत्य-मादिभावावृतत्वात्तद्गोग्यत्वाच मैत्रजीवानन्द्वत् । घटादीनां मैत्रं प्रति कुड्यादिभावावृतस्वेऽपि ज्ञान-प्रागभावरूपानाद्यभावावृतत्वेऽप्यनादिभावावृतत्वं ना-स्तीति न तेषु व्यभिचारः, अनादिभावश्चाविद्यारूपः संसारदशायां जीवानन्दस्य ब्रह्मानन्दस्य च तं प्रत्या-वारकस्तवापि संमतोऽस्तीति न पक्षे हेत्वसिद्धिनेवा दृष्टान्ते साधनवैकल्यम् । जीवानन्द्वदुब्रह्मानन्दे।ऽपि मुक्तिद्शायामभिव्यक्तो मुक्तानां भोग्य इति तदे-तत् "प्रेयः पुत्रादि"ति श्रुतिं ब्रह्मविषयां वद्तस्त-वापि संमतमिति न दितीयहेतोरप्यसिद्धिः। मन्मते यचपि संसारद्शायामावृतो जीवानन्द एव ब्रह्मा-नन्दस्तथापि तत्र साध्यनिश्चयादुदृष्टान्तत्वमुचितम् । साध्यनिश्चयो हि दृष्टान्तत्वे तन्त्रं न तु पक्षाद्न्यत्व-यदा ब्रह्मजीवानन्द्योबिंम्बप्रतिबिम्बभावेन व्यावहारिकभेद्सत्वात्पक्षदृष्टान्तभावः । प्रतिबिम्बे च चैतन्यांश एवानावृतः श्रानन्दांशस्त्वावृत इत्य-भ्युपगमान्न साधनवैकल्यामिति । तत्तुच्छम् । आविद्या-निवृत्यनंतरमैत्रीयस्वरूपज्ञानविषयेष्वीश्वरीयलोकपाषदा-दिष्वन्येषु चातीतानागतादिवस्तुषु चैत्रादिंजीवा-न्तरेषु संसारद्शायां मैत्रं प्रत्यनादिभावावृतेषु ततो-भिन्नेषु ब्यभिचारात् । संसारद्शायामावृतो जीवा-

नन्द् एव ब्रह्मानंद्श्रेति सिद्धश्रेवानुमितेः प्रतिबंधात् पक्षे साध्यनिश्चयं ब्रुवाणोऽनुमानं प्रयुंजानश्चाद्भुत एव, ब्रह्मप्रतिबिंम्बस्य मैत्रादेरविद्याकित्पतस्याविद्यावृत-त्वासम्भवेन दृष्टान्तस्य साधनवैकल्यात्। "आश्रय-त्वविषयत्वभागिनी निर्विद्योषचितिरेव केवला" इति त्वद्योक्तेः । श्रज्ञानस्य स्वकाल्पताविषयकत्वेऽना-चकल्पिताधिष्ठानस्यासिद्धयापत्तेः । प्रतिबिम्बे श्रान-न्दांशे आवरणोक्तिस्तु स्वसिद्धान्ताज्ञानादेव, प्रति-बिम्बस्य तदीयांशस्य चाविद्याकिएतत्वेनाज्ञानाः विषयत्वातः । अज्ञानकल्पितस्याज्ञानविषयत्वेऽन्योन्या-श्रयाचापत्तेश्च । श्रनादिस्वादुत्पत्तौ ज्ञप्तौ चान्योन्याः श्रयाद्यभावेऽप्यपेक्षायां तत्सत्वात् । श्रन्यथाऽज्ञान-मपि स्वाश्रयं स्वकल्पितब्रह्माश्रयं वा स्वादिस्यज्ञान-विषयतया ब्रह्मणोऽपि सत्यत्वं न सिद्धेत् । न च परंरीत्यैव परो बोध्यते, अस्मद्रीत्या व्यभिचारस्योक्त-त्वात् । ब्रह्मानन्द्स्य स्वविषयकापरोक्षात्तत्प्रयोज्येश्वर-प्रसाद्द्वारा स्वानन्दानुभवरूपभोगं प्रति प्रयोजकत्वेन-मैत्रानन्दस्य च साक्षाङ्गोग्यत्वेन पच्दष्टान्तसाधारण-स्य हेतोरभावात् । पुत्राचपेक्षयातिंप्रियत्वोक्तिस्तु पुत्रा-द्यपेक्षयाधिकानन्दानुभवहेतुत्वादेव, दुःखवत्त्वस्योक्त-हेतू मैत्राभेद्व्यभिचारिणौ दुःखवत्त्वव्यभिचारित्वात्, घटत्वादिवदिति व्यभिचारोन्नायकस्योपाधित्वात् । दुःख-वन्वं तु स्वप्रयोजकाविद्यावन्त्वसवन्धेनाविद्यासहकृत-स्वामित्वसम्बन्धेन वास्ति मैत्रस्वरूपानन्दे, नास्ति ब्रह्मानन्द इत्यत्ति साध्यव्यापकत्वं साधनाव्यापकत्वं चेति । ब्रह्मानन्दो मैत्रानन्दाद्भिचते दुःखासमानाधि-

करणस्वात् घटत्वादिवदिति सत्प्रतिपक्षाच । दुःखा-सामानाधिकरण्यं चोक्तसम्बन्धेनैव । किंचाभेद्स्य ब्रह्मभिन्नत्वे सत्यत्वे चाहैतहानिर्मिथ्यात्वे भेद्स्य सत्य-त्वापत्तिः । ब्रह्मभिन्नत्वे त्वभेद्त्वहानिः । प्रतियोग्या-दिसापेच्यस्य भेदाभावरूपाभेद्स्य भ्रमकाले निश्चितस्य निरपेक्षभ्रमकालनिश्चितनिर्विद्योषब्रह्मरूपत्वासंभवात् ।

यत्तु ब्रह्म जीवाभिन्नं निर्दुः खत्वे साति सुखवत्वात् । निर्विकारत्वे सति ज्ञानवत्त्वाज्ञीववत्, मतद्वयेऽपि ब्रह्मणि जीवेऽपि स्वरूपसुखस्य स्वरूपज्ञानस्य च र्धम्यभिन्नत्वेऽपि विशेषवलाद्विचावशाद्वा धर्मत्वमप्य स्तीति न पच्तद्दष्टान्तयोर्विशेष्यासिद्धिनीपि विशेषणा-सिद्धिः मतद्रयेऽप्यन्तःकरणस्यैव दुःखादिसकलविकाः राश्रयत्वात्। यद्यप्याध्यासिकविकाराश्रयत्वं जीवस्य प्रपंचाश्रयत्वं च तदुपादानस्य ब्रह्मणोऽस्ति तथापि वस्तुतो निर्दुः खत्वं निर्विकारतंवं च विशेषणं तच धर्मि-समसत्ताकदुःखविकारश्न्यत्वरूपम् । वैषायिकसुखाअये वृत्तिज्ञानाश्रये चान्तःकरणे व्यभिचारवारणाय रूपा-दिषु तद्वारणाय हेतुद्वयेऽपि विशेष्यभाग इति । तत्तु-च्छम्। ब्रह्म धर्मिज्ञानाबाध्यजीवत्वावच्छिन्नप्रतियोगि-ताकभेद्वत्, सर्वज्ञत्वाज्ञगत्कर्तृत्वाद्वयतिरेकेण जीववत्। जीवप्रतियोगिकवैशिष्ट्यव्यासज्ज्यवृत्तिधर्मानव-च्छिन्नप्रतियोगिताकस्वज्ञानाबाध्यभेदवत् , दुःखाभाव-वत्त्वात् सुखाभाववत्त्वान्निरविद्यत्वाद्संसारित्वाद्धटा-दिवदित्यादिसत्प्रातिपचात्। दुःखादिकं मनोवृत्तिरूपं तद्भावश्च स्वप्रयोजकाविद्यावत्त्वसम्बन्धेन । अनेन सम्बन्धेन दुःखादिकं यत्रास्ति स एव दुःखीति व्यव-

हियते । अस्ति च जीवेऽनेन सम्बधेन नास्ति च ब्रह्मणि। अप्रयोजकं च न हि ब्रह्माभेदं विना निर्दुःख-त्वादिकमनुपपन्नम्। ब्रह्मभिन्नानामेवमुक्तजीवानां नि-र्दुःखत्वादिसंभवात्।

यत्तु ब्रह्म देवद्त्तजीवाभिन्नं तत्कम्पत्तक्षोक्त्र-भिन्नत्वाद्देवद्त्तजीववत्, त्वया ब्रह्मणो जीवगतपुण्य-फलभोक्तृत्वस्य गुहाधिकरणे उक्तत्वेन त्वन्मते तस्य कर्मफलभोक्त्रभिन्नत्वात्। मन्मते तथाभृतेन जीवे-नाभिन्नस्वाच मतद्वये नासिद्धिरिति। तत्तुच्छम्। जीवे तत्कर्भफलभोक्तृत्वं हि तत्प्रयोजकाविद्यावत्त्वा-दिसंबंधेन सुखदुःखादिमस्वम् । तस्सम्बन्धेनाहं सुखी दुःखीति दुःखाचनुभवितृत्वं वा । ब्रह्मणि तु सुकृतस्य भक्तार्पितस्य स्वीकारमात्रम्। सर्वथा जीवविलक्षण-मेव भोक्तृत्वमन्यथा "तयोरन्यः पिष्पलं स्वाद्वत्यन-श्रत्रन्योऽभिचाकशीति" इतिश्रुतिविरोधः स्यात्, अतः पच्दष्टान्तयोरेकरूपेण हेतुरसिद्धः। ब्रह्म जीवाद्गि-चते दुःखाधिकरणत्वाभावाद्धदवत्, दुःखाधिकरणत्वं च स्वप्रयोजकाविद्यावन्त्रसंबंधेन । ब्रह्म द्वद्त्तजीवा-द्भिचते तत्पापफलभोक्तृत्वाभावात् घटवत्। न च तत्पापफलेत्यसिद्धिवारकत्वाद्वचर्थम् ? केवलभोकतः त्वाभावात् तत्पापफलभोक्तृत्वाभावस्य भिन्नत्वेन धर्मिभेदेन वैयथ्यीभावात् । एकस्य कर्मणः फलस्य विलक्षणभोक्तृत्वद्वयं जीवेश्वरयोभेंदेनाप्युपपचत इस्यप्रयोजको हेतुः। नहाकमेवैकरूपं वा भोक्तृत्वं जीवेशयोरस्ति । यसु हिरण्यगर्भादिजीवा ब्रह्माभिन्ना-स्तदीयदिव्यदेहेन्द्रियेभोंक्त्रभिन्नत्वाद् ब्रह्मवत् ।

"ब्राह्मेण जैमिनिरूपन्यासादिभ्य" इत्यधिकरणे त्वया आद्त्ते हरिहस्तेन हरिदृष्ट्येव पर्यति। गच्छेच हरिपादाभ्यां मुक्तस्यैषा स्थिति भवेत् ॥ इत्यादिवाक्यं लिखित्वा सायुज्यमुक्तिगता हिरण्यगभीद्यो ब्रह्मणो देहं प्रविष्टास्तहेहेंद्रियैरेव भुक्षत इत्युक्तत्वात् न त्वन्मते हेत्वसिद्धिः। मयापि पर्यकविद्यादिप्रातिपादितया रीत्या ब्रह्मणो देहेन्द्रि-याणां भोगस्य च स्वीकृतदेहेंद्रियेभोंक्त्रा ब्रह्मणा हिरण्यगर्भादीनामभेद्स्याङ्गीकारात् ममापि पूर्ववद्धि-शेषभेदेन हेतुसाध्ययोभेंद इति। तत्तुच्छम्। हिरण्यगर्भा-द्यो जीवा ब्रह्मप्रतियोगिकस्वज्ञानाबाध्यभेद्वन्तः, श्रसर्वज्ञत्वाज्ञगद्कर्तृत्वाद्घटाद्विदित्याद्पितिरोधात् । न चाज्ञत्वाद्कतृत्वादित्येवास्तु । श्रोषस्यासिद्धिवारः कत्वेन वैयथ्योदिति वाच्यम्। ज्ञत्वकर्तृत्वाभावाभ्यां सर्वज्ञत्वजगत्कर्तृत्वाभावयोभिन्नत्वेन धर्मिभेदेन वैय-थ्याभावात्। जीवान्तरदेहप्रविष्टस्य पिशाचादेस्तदेहा-दिना भोगं कुर्वाणस्येव भेदे सत्यपि हिरण्यगर्भादे-भौगोपपत्या हेतोरप्रयोजकत्वाच। यद्पि जीवा ब्रह्माभिन्नास्तदिन्द्रियैभीक्त्रभिन्नत्वादाकाशाद्प्रिपंच स्न-ष्ट्रस्वाद्वस्रवत् । यद्यपि मुक्तहिरण्यगर्भादीनामिव सर्वेषां जीवनां ब्रह्मदेहगतेन्द्रियभेकितृत्वं नास्ति। तथाप्यस्मदादिदेहगतान्यपीन्द्रियाणि ब्रह्मण करणानि । अस्मदादीनां तु स्वामिनः कुठारैभृत्याना-मिव ब्रह्मकरणैरेव व्यवहार इति त्वया ''ज्योतिराद्य-घिष्ठानं स्वित्यधिकरणे व्यवस्थापितत्वात् स्वन्मते नाचहेतोरसिद्धिः । नापि द्वितीयहेतोरसिद्धिः, मनोरा-

ज्यविषयप्रपंचेषु जीवानां स्रष्टृत्वस्य स्वयाङ्गीकृत-स्वादहमेव जगत्स्रष्ट् ब्रह्मेति जीवनां ध्यानादिसंभ-वाच । वासिष्ठरामायणे ऐन्द्वोपाख्याने—

अन्तस्थेनैव मनसा चिन्तयामासुराहताः। ब्रह्माहं जगतां स्रष्टा कर्ता भोक्ता महेश्वरः॥ लोकपालसुरैः सार्धे सुवनानि चतुर्दश। निर्मितानि मयैतानि तेषामन्तरहं स्थितः॥

इतीन्दुनामकब्राह्मणपुत्राणां तथा ध्यानप्रतिपाद-नाच । मन्मते तु पूर्ववद्धेतोरासिद्धिसाध्यावैशिष्टय-निरास इति । तत्तुंच्छम् । जीवाः स्वज्ञानाबाध्यब्रह्म-प्रतियोगिकभेद्वन्तस्तन्नियम्यत्वाज्ञडवदित्यादिप्रतिरो-धात्। जीवानां ब्रह्मनियम्यत्वं च ''य आत्मानमन्तरो यमयति" इत्याचन्तर्यामित्राह्मणेन सिद्धमिति नासिद्धिः । इन्द्रियैभीक्तुर्विशिष्टस्य दृश्यत्वादिना त्वन्मते मिथ्यात्वेनास्मन्मतेऽसर्वज्ञत्वेन च ब्रह्माभेदा-सम्भवेनाचहेतोरसिद्धेः ब्रह्माधीनसत्ताकैरिन्द्रियैजीव-भोगो न तु नित्यानावृताप्रतिवद्धसार्वज्ञवतो ब्रह्मण इति दष्टन्तस्य साधनवैकल्यात् । इन्द्रियाधीनविषय-भोगवतः परतन्त्रस्येश्वरत्वे मानाभावात् । नहीश्व-राधीनैयैरिन्द्रियैर्जीवस्य भोगस्तैरन्यैर्वेन्द्रियैरीश्वरस्य भोग इत्यस्माभिः स्वीक्रियते। जीवेष्वसर्वज्ञेषु शुद्धे ब्रह्मणि च त्वन्मते जगस्स्रष्टृत्वाभावात्पक्षदृष्टान्तयो-हेंतोरभावात् । विशिष्टस्य तवातिरिक्तत्वान्मिथ्या-त्वाच । मायाचविञ्चन्नस्य जगत्स्रष्टुरविचाचवािञ्जनस्य जीवस्य च भेदस्य त्वयाप्यङ्गीकारेण वाधाच । जीवानां मनोराज्यादिविषयप्रपश्चस्रष्टृत्वेऽपि स्थृलबाह्यसर्व-

प्रपश्चस्रष्टुत्वाभावेनास्मन्मते वितीयहेतोः पक्षेऽभावात्। विश्वामित्रादेरिव यत्मिश्चित्प्रपश्चस्रष्टुर्जावस्य "सर्वमस्जत" इत्यादिश्चितिसिद्धेन सर्वस्रष्ट्रेश्वरेणाभेदं विनापि हेतोरूपपत्याऽप्रयोजकत्वात्। "अहं सर्वस्य प्रभव" इत्यादिस्मृतेश्च। वाश्विष्ठरामायणस्य प्रामाण्ये तु तदुक्तध्यानस्य भ्रान्तिमूलकत्वेन विसंवादिनोऽशीसा-धकत्वात्। तत्साधकत्वेऽप्यान्तरमेव हि तत्सर्वं जगदन्तरं तेन सृष्टं न तु बाह्यम्। बाह्यदेहेन्द्रियादीनां तथा ध्यानादिहेतूनां तेनासृष्टत्वात्। न च ध्यानादिना जीवसृष्टेष्वीश्वरस्याप्यस्रष्टृत्वेन सोऽपि न स्रष्टेति वाच्यम् ? कुलालादिवदीश्वरप्रेरितस्यैव तत्र जीवस्य स्रष्टृत्वेनेश्वरस्य सर्वस्रष्टृत्वोपपत्तेः।

ईश्वरः सर्वभूतानां हृदेशेऽर्जुन तिष्ठति । भ्रामयन्सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया ॥ इतिस्मृतेः ।

किश्र ब्रह्मजीवयोर्गुणोत्कर्षापक्षसत्वाद्विरुद्धगुणाकान्त्यापि भेदः सिद्धचित । ननु ब्रह्मगतगुणोत्कर्षस्य
तद्भिन्नजीवसाधारणयेऽपि जीवे त्वद्भिमतस्य ज्ञानः
बलानन्दोत्कर्षस्येव संसारद्शायामावृतत्वेनाप्रकाशसम्भवस्य त्वम्मते ब्रह्मणोऽचिन्त्याद्भुतशक्तिमहिन्ना तस्य
तकागोचरत्वमहिन्ना च विरुद्धगुणाकान्तेस्तद्भेदासाधकत्वस्य चोक्तत्वादिति चेन्न । नित्यस्य सदाप्रतिबद्धस्यानावृतस्येशगतस्य सार्वज्ञादेरेव जीवे स्वीकारे तत्प्रकाशस्य दुर्वारत्वात् । नह्येक एव गुणः कचिद्धिकरणेऽनावृतः कचिक्त्वावृत इति युक्तम् । जीवानन्दादेः स्वाधिकरणे सदा स्फुरद्रपेभ्य ईइवरानन्दाद्भ्यो

भिन्नत्वादावरणोपपत्तेः । यतु त्वन्मतेऽस्मिन् शास्त्रे विद्युद्धं ब्रह्म न विचार्ये तस्यानुपास्यत्वात्, किन्तु तत्प्रतिविम्बभूतमेवोपास्यम् । श्रतः सृष्ट्यादिवाक्य-मन्यच सर्वे सगुणवाक्यमुपास्यप्रतिबिम्बपरमेव न तु विद्युद्धब्रह्मपरम् । विद्युद्धं तु ब्रह्म "यतो वाचो निवर्तन्ते" "यद्वाचानभ्युद्तिम्" इत्यादिभिः कैश्चि-द्वारमद्भिमतनिशुणवाक्येर्तेक्षणया प्रतिपाचमिति न विद्युद्धे ब्रह्माणि जगत्कर्तृत्वादिविरुद्धगुणसिद्धिः । येन तस्य जीवाद्भेदः शंक्येतेति । तत्तुच्छम् । प्रतिमास्थाः नीयमनोनिर्मितमूर्तिगतस्य विद्युद्धस्य ब्रह्मणो विद्वो-द्यादिकर्तुरेवास्माभिरुपास्यत्वाङ्गीकारात् । ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपासते" इत्यस्य तदेव विश्वोदयादिकर्ते सद्नन्तगुणमुपासनाख्यमनोवृत्ति-निर्मितमूर्तिगतं ब्रह्म विद्धि । यदिद्मुपासते उपासना-ख्यमनोवृत्या योगिनो निर्मिमते तदिदंरूपं ब्रह्म न किन्तु प्रतिमावत्तद्धिष्ठानमित्यर्थः । नहि प्रतिमैव ब्रह्मत्वेनोपास्यते किन्तु तद्गतं ब्रह्म । अतोऽस्मद्रीत्य-ज्ञानमेवैतादशप्रलापे बीजम्। किश्वैवं सत्याकाशादि-प्रपञ्जस्रष्टुत्वादिना जीवब्रह्माभेदसाधकानुमानानां दष्टान्ते साधनवैकल्यंपक्षे हेत्वसिद्धिर्वा स्यात्। न च परमर्याद्या पराभ्युपगन्तव्यार्थविरुद्धस्यापि पराभ्युपगम-मात्रमनुसृत्य हेतृकरणसम्भवादिति वाच्यम्। परा-थीनुमानस्य स्वाथीनुमानपूर्वकत्वात्।

यत्त्वर्जनेन्द्रादीनां सुखादिवैचित्र्ये सत्यपि त्वदी-याऽभेदाभ्युपगमप्रदर्शनेन त्वन्मते ब्रह्मशक्त्यादिमहिम्ना विरुद्धगुणवत्त्वस्य भेदासाधकत्वन्यवस्थापनेन विरुद्धगुण-

योरिप जीवेशयोरभेदसिद्धिरिति तसुच्छम्। एकस्यैव कायव्युहवतो योगिनो देहभेदेन सुखादिवैचित्र्यवद-र्जुनेन्द्रयोर भेदेऽपि देहदेशादिभेदेन सुखादिवैचित्र्योप-पत्तावपि सर्वज्ञत्वासर्वज्ञत्वयोरेककालावच्छेदेनैकत्रानु-पपत्तेः। न च "यथा ह्ययं ज्योतिरात्मा विवस्वानपा भिन्ना वहुधैकोऽनुगच्छन् उपाधिना क्रियते भेदरूपो देवक्षेत्रेष्वयमजोऽयमात्मा" इत्यादिश्रुतिभिर्जीवब्रह्मा-भेद्सिद्धिरिति वाच्यम् । प्रतिजीवमन्तर्यामितया ब्रह्मणो बहुभावस्योक्तत्वात् । उपाधिनैकदेशोऽवच्छि-चते कृत्स्नं वा ? आद्ये सदेशत्वाद्दितीये कृत्स्नस्य-जीवत्वाद्यापत्योपाघेभेंद्कत्वासम्भवात् । प्रतिबिम्बस्य बिम्बान्यूनसत्ताकोपाधावेव सम्भवेन पारमार्थिक-ब्रह्मणः स्वन्यूनसत्ताकाविचादौ प्रतिबिम्बासम्भवात् । तादृशनियमा भावे मरीचिकाजलादावि सूर्योदिप्रति-बिम्बापत्तेः । जीवेदायोरेकत्रस्थितिप्रतिपाद्कान्तर्यामि-ब्राह्मणविरोधस्य मतद्वयेऽपि सत्वात्। किञ्च त्वन्मते जीवाभिन्नमखण्डं त्वद्भिमतं ब्रह्म श्रुतिभिने सिध्यति। वाक्यानां च तत्तत्पदार्थसंसर्गपरतायास्तद्न्तर्गतपः दानां प्रवृत्तिनिमित्तसंगर्गपरत्वस्य वक्तव्यतया सखण्ड-विषयत्वावश्यम्भावात् ।

ननु त्वया जीवे ब्रह्माणि च निर्विकारे गुणिकया-दिनां नित्यत्वेन धर्म्याभिन्नत्वेन समवायाश्रयाश्रयिभा-वादिसंसगराहितत्वेन चाम्युपगतत्वेन त्वन्मते श्रुतीनां तत्संसगिविषयत्वं न सम्भवतीति चेन्न। अहिकुण्डला-धिकरणन्यायेन प्रमेयत्वं प्रमेयं घटाभावे घटो नास्ती-त्यादिवचाभेदेऽपि धर्मधर्मिभावनिवीहस्य वस्तुस्वभाव- रूपस्य विशेषस्यासमाभिः स्वीकारात्त्वयानङ्गीकारात् ।
महावाक्यमपि तव व्यर्थम् । अतिरिक्तैक्यादेहिं बोधने
सखण्डार्थकत्वापित्तरद्वैतहानिश्च । अबोधने स्वरूपस्याज्ञानाद्यिष्ठानत्याऽवान्तर्वाक्यादिना च ज्ञातत्वेन
महावाक्यवैयर्थ्यम् । न च धर्मिण एव संसर्गाविधया
प्रतीतिश्चेत्तावताद्वैतापत्यभावेनाविरोध इति वाच्यम् ।
अभेदेऽपि वस्तुस्वभावाद्धमधर्मिभावस्वीकारेऽस्मन्मते
प्रवेशापत्तेः । एतेन त्वदीयतत्तर्दिधकरणमर्यादालोचनयैव सिवशेषाभिन्नमहातात्पर्यवेद्यं सिच्चदानन्दैकरसमद्वितीयं ब्रह्म सिद्धचत्त्वया निवारियतुं न शक्यत इति
निरस्तम् । विविधविचित्रसत्याशेषविश्वस्य कर्तुर्नियनतुर्नित्यनिरवद्यस्य नित्याप्रतिबद्धानावृतसार्वज्ञकस्येश्वरस्य जीवेऽल्पज्ञत्वादिगुणविशिष्टे सत्यस्य भेदस्योपपादितत्वेनास्मद्रीतिमनुस्रत्य जीवेशाभेद्प्रलापस्य निरर्थकत्वात् ।

सुक्तवा इयामाकमुष्टिं
विपद्मद्मयद्दीनवन्धुर्द्धिजातेदेत्वा भूतीः पराः स्वा
धृतकर इति मा देहिमां पद्मया यः॥
द्रौपद्याः शाकलेशान्त्रि
सुवनमपुषद्यज्वना दुःप्रसाध्यः।
स्थित्वान्तःकारितत्वाद्
वै मम यदुवरो ग्रन्थतः ग्रीयतां सः॥

श्रीगोविन्दाबिहारभूषितभुवः श्रीगोकुलात्प्राग्दिशि कोशानां त्रियुगे पुरे द्विजवरा वंशे भरद्वाजतः। श्रीसन्नाहमुचो वसन्ति विबुधो वर्णी कुलेऽभूत्ततः। ग्रन्थो मास्तमण्डनेऽस्ति परितः पूर्णः कृतोऽविघनतः।

विश्वोद्यादिकर्तारं भर्तारं हि श्रियः सताम्। भवसन्तापहर्तारं वन्दे श्रीहयकन्धरम्॥ भगवतोङ्घिकञ्जस्य श्रीगोपालस्य रेणवः। कियासुर्वेभवं वाचामघराशेश्च शोधनम्॥

इति श्रीमद्रनमालिविरचितो मध्वमुखालङ्कारः समाप्तः।

# शुद्धिपत्रम्

|            |                              |                     | 보다 나도 시작했다면 그리 얼마나 들어 |
|------------|------------------------------|---------------------|-----------------------|
| पत्रे      | पं०                          | अ <b>ञ्</b> दम्     | गुद्धम्               |
| 9          | 12                           | प्रमाणा             | त्रणामा               |
| 99         | 16                           | अकर्मकशे            | अकर्मको               |
| <b>૭</b> ૨ | 96                           | गुणायो              | गुणयो                 |
| ૮૬         | 6                            | प्रकृतो             | प्रवृत्ती             |
| <b>९</b> ६ | 17                           | सहसंहः              | मुनि <b>मु</b> ण्डः   |
| 908        | 13                           | प्राम्ह             | प्राह्य               |
| 306        | g                            | पन्न्य              | पन्य                  |
| 93         | 10                           | वर्ष                | ब्रह्म                |
| 990        | 8                            | प्रवर्षे            | प्रबल्धे              |
| >)         | ą                            | ह्यिगा              | हिंगा                 |
| 111        | Ę                            | हुम                 | द्रम                  |
| 918        | <b>२</b> ६                   | श्रुतज्यो           | श्रुतेः ज्यो          |
| 335        | 1                            | Ŋ                   | N N                   |
| 39         | <b>6</b>                     | शीर्षं श्रिता       | शीर्पेछ्रियः श्रिता   |
| 55         | 6                            | प्राणयन्तं भूरितितं | प्राणयन्ततं भूतिरिति  |
| 59         | ઢ                            | <b>इन्ड</b>         | <b>इन्द्र</b>         |
| 118        | 6                            | सदेव                | सहैव                  |
| 99         | 93                           | वा त                | वा अत                 |
| <b>9</b>   | ₹3                           | परवे                | परत्वे                |
| 334        | ₹.                           | समुद्र              | ननु समुद्र            |
| 99         | 308                          | न्तरधि              | न्तराधि               |
| 998        | and the second second second | क्ष्यस्येति         | भव्यस्येति            |
| >)         | २३                           | हति                 | इति                   |
| १२३        | २५                           | इत्यस्ति            | इत्यस्ति              |
| 150        | ₹                            | जीवनां              | जीवानां               |
| 120        | ų                            | स्वानपा             | स्वानपो               |
| 99         | હ                            | देवक्षे             | देवंक्षे              |
| 35         | २३                           | चाग्युप             | चाभ्युप               |
| 99         | २६                           | हस्य                | हकस्य                 |
| 131        | २३                           | वैमम                | मम तु                 |
|            |                              | DERAM               |                       |